




Inventário 
Cultural 
do Município 
de Conde.

2020—PARAHYBA



SIMPLICIDADE E TRABALHO. ASSENTAMENTO RICK CHARLES. 
FOTO:LEANDRO PELLIZZONI



CONTATO

Av. João da Mata, 256 - Jaguaribe. CEP: 58015-020, João Pessoa - PB. 
Fone: (83) 3612-9722 | E-mail: editora@ifpb.edu.br

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCAÇÃO CIÊNCIA E TECNOLOGIA DA PARAÍBA

REITOR

Cícero Nicácio do Nascimento Lopes

PRÓ-REITORA DE ENSINO

Mary Roberta Meira Marinho

PRÓ-REITORA DE PESQUISA, INOVAÇÃO E PÓS-GRADUAÇÃO

Silvana Luciene do Nascimento Cunha Costa

PRÓ-REITORA DE EXTENSÃO E CULTURA

Maria Cleidenédia Moraes Oliveira

PRÓ-REITOR DE ASSUNTOS ESTUDANTIS

Manoel Pereira de Macedo Neto

PRÓ-REITOR DE ADMINISTRAÇÃO E FINANÇAS

Pablo Andrey Arruda de Araujo

EDITORA IFPB

DIRETOR EXECUTIVO

Carlos Danilo Miranda Regis

Copyright © Lucas Neiva Peregrino et al. Todos os direitos reservados. Proibida a venda.
As informações contidas no livro são de inteira responsabilidade dos seus autores.

 Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
Biblioteca Nilo Peçanha - IFPB, campus João Pessoa

I62 Inventário cultural do Município de Conde / organizadores, Lucas Neiva Peregrino et al. – João Pessoa : IFPB, 2020.

CDU 930.85(813.3)

Elaboração: Lucrecia Camilo de Lima – CRB 15/132

233 p. : il.

Inclui referências
Pdf
Tamanho do arquivo 16MB
ISBN 978-65-87572-19-2

1.Inventário cultural - município. 2. Patrimônio histórico - município do Conde. 3. Políticas culturais - Paraíba. 4. Cultura. 5. Arte. 
I. Peregrino, Lucas Neiva. II. Título.



SUMÁRIO Ficha 
Técnica

Parte I 
Um presente para o futuro; Conde, cidade unida!
Márcia Lucena

Para que serve um Inventário Cultural? 
Rejane Nóbrega 

Considerações Iniciais
Keitiana de Souza

Inventário Cultural e Políticas Culturais
Lucas Peregrino

De Vila de Jacoca a município de Conde
Jessyca Marins

Parte II 
Lugares e Edificações
Celebrações, Eventos e Festas
Formas de Expressão
Pessoas de Referência
Ofícios, Saberes e Técnicas

Referências
Anexos

6

8

13

21

40

66
96

120
140
180

200
204

REALIZAÇÃO 
prefeitura de conde - pb
Prefeita Márcia Lucena

secretaria de educação, 
cultura e esportes
Secretária Aparecida Uchoa

assessoria especial de cultura
Rejane Nóbrega

INVENTÁRIO 
CULTURAL DE CONDE

coordenação geral - 
prefeitura de conde
Rejane Nóbrega

supervisão instituto
federal da paraíba
Keitiana de Souza Silva

coordenação de pesquisa
Jessyca Barbosa Marins 
Lucas Neiva Peregrino 

pesquisadores ifpb
Andreza Ferreira de Lima Paiva 
Jacilba Freire Marinho 

pesquisadores assistentes / 
bolsistas
Raynara da Costa Silva 
Ryan Fernandes dos Santos
Maria Clara M. Ferreira da Silva 
Pamella Bezerra Guedes
Laís Alves Luna
Thayani Macegossa Rodrigues
Gabriel Farias Pereira
Luiza Guedes Gomes 
Yasmin Esther Estendeslau 
Santiago Rayely Freire dos 
Santos 
Vanessa Muniz Maximiano
Vitória Lissandra Lira da Silva
Iasmyn Lorraine de Almeida 
Fonseca

PARCERIA 
instituto federal da paraíba
Reitor Prof. Cícero Nicácio 
do Nascimento Lopes

ifpb - campus avançado de 
cabedelo centro
Diretora Keitiana de Souza

funetec
Presidente Anselmo Guedes 
de Castilho

fotografias
Fernando Luiz Oliveira 
Leandro Pellizzoni
Lucas Neiva Peregrino
Rafael Passos
Thiago Nozi

revisão dos textos
Mônica Gomides

design de capa e diagramação
João Faissal /  
Neopop Imaginária



PARTE I



PARTE I 
CASA DE FARINHA - FOTO:LEANDRO PELLIZZONI



6

Um povo precisa ser forte, livre 
e ter uma ampla noção de per-
tencimento!

Viver em um território, uma ci-
dade, significa construir sua his-
tória e dar forma a sua cultura. 
Sofrer interferências do novo, 
colocar a cabeça acima das nu-
vens e voar, mas sem deixar de 
se alimentar por meio de nossas 
raízes é o que nos faz fortes.

Um povo forte é um povo de co-
ragem, um povo de coragem é 
um povo livre!

A liberdade é a barca que leva a 
verdade para além de nós mes-

Um presente 
para o futuro; 
Conde, cidade 
unida!

mos, dos nossos limites e dos li-
mites do tempo...

A coragem é o que nos faz criar!

A cultura, a história e a arte falam 
a língua da liberdade, da coragem 
e do pertencimento – falam e es-
cutam! Formam e transformam! 
Nos fazem criadores e criaturas.

O movimento de expansão e con-
tração da vida revela esse poder! 
Enquanto mais sabedores de nos-
sa história, da nossa cultura e dos 
nossos mestres (que se movem 
de formas e lugares diferentes e 
dão ritmo ao passado, presente e 
futuro), mais fortes, corajosos e 

livres! Mais nos tornamos huma-
nos! Mais pertencemos! Quando 
pertencemos, cuidamos, respei-
tamos, amamos.

O Conde é um município de mui-
ta diversidade. Essa diversidade 
se expressa a cada palmo de chão 
percorrido e com ela a beleza, a 
estética, a ética e a história que 
marca o encontro de diferentes 
povos – indígenas, quilombolas, 
caboclos assentados, agriculto-
res e agricultoras, pescadores – 
que, com seus hábitos, crenças, 
costumes, existem e resistem.

Cenário de muitas lutas, violências, 
mortes, injustiças, perseguições e 



7

apagamento, o Conde teve por ve-
zes sua história interrompida ou ul-
trajada. Foi arrancada, pelas mãos 
dos senhores brancos, mais do que 
as terras ou as vidas de alguns, mas 
a sua identidade! O Conde se partiu 
em vários pedaços e sobreviveu.

Com o compromisso de fazer 
do Conde uma cidade unida, 
com um povo forte, livre e co-
rajoso, começamos a mobilizar 
e sensibilizar as pessoas para a 
importância de seu patrimônio 
cultural, a retomada de sua iden-
tidade, de seu pertencimento.

Saber quem somos, onde estamos 
e para onde vamos é uma forma 

de tomar consciência do coletivo 
e da importância dos elementos 
que compõem o território para o 
desenvolvimento de valores asso-
ciados a cidadania, a participação 
social e a constante busca por 
melhorias na qualidade de vida.

O Inventário Cultural é um princí-
pio dessa consciência: conhecer, 
coletar, organizar e revelar nosso 
fazer cultural, nossos costumes e 
nossa forma de viver e expressar a 
vida; mas é também o princípio do 
reencontro de pessoas que foram 
propositadamente distanciadas e 
que agora recordam, a partir dele, 
suas histórias, seus fazeres e sua 
unidade. Pessoas que estão se re-

vendo, se refazendo e revivendo a 
ponto de se perceberem parte de 
um só território. Um território que 
exige de todos nós a união. Unir 
as partes, unir 22 comunidades e 
9 praias, unir litoral e área rural, 
encontrar trilhas, caminhos. O In-
ventário tem a pretensão de con-
tribuir para que o Conde escreva 
uma nova/velha história, um futu-
ro abençoado pelo seu passado, 
seus mestres seus ancestrais. Que 
esse Inventário Cultural seja o seu 
presente!

Márcia Lucena
Prefeita de Conde
Dezembro de 2020

PRAIA DE TAMBABA. 
FOTO: LEANDRO 

PELLIZZONI



8

Para que serve 
um Inventário 
Cultural?

Gratidão; narrativa e sentimento:

É com uma alegria imensurável e a convicção do cumprimento de 
uma etapa muito significativa do trabalho, com as políticas públicas 
de cultura desenvolvidas durante a gestão da professora Marcia Lu-
cena, que apresentamos esse catálogo, contendo as principais re-
ferências Culturais do Município de Conde, no litoral sul da Paraíba.

Para que serve um Inventário Cultural?

Tudo começou há muitos anos atrás, quando a sensibilidade artística 
de um gestor, no caso o escritor, poeta, folclorista, etnomusicólogo 
e intelectual Mário de Andrade, saiu viajando pelo Brasil, de norte a 
sul, em busca de identificar e fazer o registro da diversidade cultural 
brasileira para, como diretor-fundador do Departamento Municipal 
de Cultura de São Paulo, saber para quem e como formular e realizar 
políticas públicas de cultura.

Desde então, nos primórdios do “Turista Aprendiz” de Mário de An-
drade que se fazem tentativas de mapear a diversidade Cultural bra-
sileira; muitas tentativas isoladas, por diversas instituições e gestões 
públicas, a exemplo do extinto MinC, o nosso saudoso Ministério da 
Cultura, na tentativa de cumprimento da meta 3 do Plano Nacional 
de Cultura (PNC), por meio da implantação do Sistema Nacional de 
Informações e Indicadores Culturais, o SNIIC.



9

CASA DE GARRAFA PET - FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



10

Então, os Inventários Culturais servem para isso: 
para se saber para quem e com quem fazer Políti-
cas Públicas de Cultura.

Também servem para ativar saberes, conhecimen-
tos e Interculturalidades nos territórios.

Serve para revelar culturas, expressões e identida-
des reprimidas por más gestões públicas, que bus-
cam a valorização do que “vem de fora”, em de-
trimento do fortalecimento das identidades locais.

No Conde hoje, com a realização do Inventário Cul-
tural, muitas expressões Culturais, pessoas de re-
ferência, lugares, saberes e fazeres, celebrações, 
foram re-identificadas e re-significadas, envolvidas 
numa teia de valorização, respeito e afeto pela ges-
tão pública municipal atual sob o comando luxuoso 
da prefeita Márcia!

Hoje, em Conde, temos uma rede em processo e 
que se auto reconhece para ocupar seus lugares de 
cidadãos, compondo as várias identidades que for-
mam a grande rede da diversidade cultural local.

E todo o universo da cultura em Conde foi inven-
tariado?!

Não! Impossível pela dinâmica do tempo, limitação 
de recursos financeiros e humanos. Também, pela 
dinâmica do processo cultural: todo dia surgem no-
vas referências, novos agentes vão aparecendo...

Contudo, mesmo com uma equipe reduzida, o traba-
lho que apresentamos agora, é gigante em significado! 
Gigante em valor simbólico! E vai servir de base para a 
implementação das Políticas de Cultura no Município!

Sou muito grata a todos e todas que possibilitaram 
essa realização!

Primeiro, a prefeita professora Márcia Lucena, 
pelo compromisso e sensibilidade com a Cultura e 
com todxs que a representam no Conde! 

Sou muito grata a todos e todas pessoas e bens in-
ventariadxs! Pessoas detentoras de saberes, faze-
res, referências, as quais abriram suas casas, seu 
tempo, para receber a equipe de pesquisadores.

Sou muito grata ao Instituto Federal da Paraíba, 
representado pela Professora Keitiana Souza, di-
retora do Campus de Cabedelo, que acolheu a 
proposta de parceria para realização da pesquisa; 
Gratidão à professora Keitiana, às professoras Jaci 
Marinho e Andreza Paiva, que compuseram a equi-
pe do inventário como Supervisora e professora 
extensionista, respectivamente. 

Gratidão à FUNETEC, que fez a gestão administrati-
va do projeto junto à prefeitura de Conde.

Gratidão aos alunos do Instituto Federal de Cabede-
lo, bolsistas e colaboradores da pesquisa de campo.

Gratidão às bolsistas da UFPB, auxiliares da pes-
quisa de Campo!

Gratidão à professora Doutora Luciana Chianca, 
do Departamento de Antropologia da UFPB, por 
nos guiar nos primeiros passos das relações ins-
titucionais e por toda sua colaboração para que o 
processo fluísse.



11

Gratidão aos parceiros colaboradores do IPHAN e 
IPHAEP, e SeCult-PB, especialmente ao antropólo-
go Átila Tolentino;

Gratidão à Leticia Viana, Antropóloga da UNB, por 
sua colaboração e ensinamentos;

Gratidão às secretárias e Secretários Municipais de 
Conde, envolvidas/os mais diretamente na realização 
do Inventário: Cida Uchoa (Educação); Bárbara Lins 
(Administração); Sônia Wanderlei (Fazenda); Secretá-
rio Flávio Tavares – (Planejamento) e Junior Caroé (Se-
cretário Adjunto de Educação).

Gratidão ao Carlos Leite e Marquinhos de Mituaçú, 
meus colegas de gestão da Cultura. 

E, por último, mas não por acaso, aos antropólogos 
e coordenadores da Pesquisa do Inventário Cultu-
ral de Conde Jessyca Marins e Lucas Peregrino, 
meu mais profundo agradecimento pelo grande 
compromisso durante todo o processo, superan-
do todas as dificuldades impostas pela dinâmica 
da vida e dos processos, incluindo uma Pandemia! 
Vocês arrasaram muito! Gratidão!!!

Rejane Nóbrega
Assessora Especial de Cultura de Conde
Coordenadora Geral do Inventário Cultural de Conde
Gestão “Conde, a Cidade Unida”, da professora Márcia 
Lucena!

Dedico a parte 
que me cabe à 
memória do querido 
professor Iveraldo 
Lucena, fonte de 
inspiração e um dos 
maiores entusiastas 
da realização do 
Inventário Cultural 
de Conde, pelo seu 
amor pela/com a 
Cultura de Conde 
e com seu povo de 
modo geral!



12

FEIRA LIVRE - FOTO:LEANDRO PELLIZZONI

DEBULHANDO O FEIJÃO VERDE - FOTO:LEANDRO PELLIZZONI

RITUAL DA JUREMA SAGRADA. TAMBABA. FOTO:LEANDRO PELLIZZONI



13

Considerações 
Iniciais

“(...) quando fala em cultura a gente fala em ga-
rantir a territorialidade, o nosso território; ga-
rantir a terra, garantir a permanência (...) perder 
o território é perder a cultura (...) perder o nosso 
coco de roda, (...) o toré, (...) a ciranda, (...) a la-
pinha, (...) a capoeira, porque a gente não vai ter 
o território e possivelmente a gente não vai ter 
como expressar isso que a gente expressa através 
da dança, através do corpo, através da movimen-
tação, através da música (...), o artesanato (...)

Se a gente perde um território, a gente vai per-
der tudo isso.

Então, a gente tem que assumir a bandeira de 
luta e garantir o nosso território, certo?”
— Josinaldo Rodrigues, conhecido por Nego, Quilombo do Gurugi



14

O trabalho que apresentamos é muito mais do que 
um projeto político-institucional de uma gestão mu-
nicipal que enxerga, nas políticas culturais, a valori-
zação do seu povo. Esse é o espaço dado às vozes, 
à arte, aos modos de subjetividades de centenas de 
pessoas deste município que representam a diversi-
dade cultural de Conde (PB). A Prefeitura Municipal 
de Conde, através da gestão da professora Márcia 
Lucena, reconhece que, enquanto agentes públicos 
e Estado constituído, temos uma obrigação moral 
com os nossos antepassados condenses.

Esse instrumento que apresentamos é um registro his-
tórico e etnográfico que será deixado como evidência 
de que as comunidades tradicionais, indígenas, quilom-
bolas, pesqueiras, agrícolas, os assentados e as demais 
representações do município de Conde fazem arte, 
produzem cultura, constituem multiplicidades de es-
téticas de existência que fazem desse município uma 
referência cultural no estado da Paraíba e no Brasil.

Este documento é uma prova de que existem mui-
tos modos de existências criativas no município de 
Conde. Elas serão eternizadas neste inventário re-
alizado em parceria com o Instituto Federal da Pa-
raíba/Campus Avançado Cabedelo Centro (IFPB/
CACC) e com o apoio técnico da Fundação de Edu-
cação Tecnológica e Cultural da Paraíba (Funetec-
-PB), fundação de apoio ao IFPB.

O IFPB/CACC objetiva ser uma unidade de ciência, 
ensino, pesquisa e extensão referência em cultura 
e direitos humanos, tendo como justificativa a par-
ceria entre as instituições públicas e a Funetec-PB.

Considerando a necessidade de políticas públicas 
de cultura, de educação patrimonial e em direitos 
humanos, a Prefeitura Municipal de Conde, partindo 
da visão política e pedagógica de que um povo só 
é forte através do fortalecimento de sua identida-
de cultural, desenvolve desde 2018 um projeto que 
postula inventariar os bens culturais do município, 
democratizando o acesso à cultura e salvaguar-
dando, por meio de registros de bens e referências 
culturais do município, a riqueza e as heranças cul-
turais de seu povo. A proposta da gestão municipal 
objetiva políticas públicas de cultura construídas de 
forma participativas através do inventário de refe-
rências culturais que escutam vozes silenciadas e vi-
sibilizam as várias estéticas de existências pautadas 
na diversidade.

Para melhor compreensão dessa relação entre di-
reitos humanos e patrimônio cultural, é preciso um 
melhor entendimento sobre os conceitos e os funda-
mentos jurídicos que asseguram os direitos culturais.

Podemos definir cultura pelos sistemas de signifi-
cados, valores, crenças, costumes, ética, moral, es-
téticas de existência, práticas educativas, técnica e 
modos de vida criativos ou reproduzidos. Estilos de 
vida que norteiam grupos humanos; modos ou mo-
delos de subjetividades.

Na herança filosófica grega, cultura era constituí-
da pela paideia, que significava todos os aspectos 
de formação de um povo. Com o advento moder-
no da antropologia, o conceito de cultura passa a 
ser compreendido como um sistema dinâmico, que, 



15

ZÉ DO BALAIO NO MANGUE (MITUAÇÚ) - FOTO:LEANDRO PELLIZZONI



16

FEIRA LIVRE DE CONDE, VENDA DE CARANGUEIJO. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI

segundo Taylor (1832–1917), inclui conhecimentos, arte, moral, leis, 
costumes ou qualquer outra capacidade de hábitos adquiridos pelo 
homem em seu meio social.

Para Letícia Vianna (2020), “patrimônio cultural diz respeito aos conjun-
tos de conhecimento e realizações de uma sociedade, que são acumula-
dos ao longo de sua história e lhes conferem os traços de sua singulari-
dade em relação às outras sociedades”. Quando tratamos de patrimônio 
cultural, estamos falando do que é valoroso para grupos sociais, para es-
tados constituídos como nação, comunidades grandes e pequenas.

É importante falar do Inventário Participativo, proposto pelo Institu-
to do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) em 2016, bem 
como do Inventário Nacional de Referências Culturais (INRC), de 2000, 
e do Inventário Pedagógico, de 2013, frutos da participação do IPHAN 
na atividade de Educação Patrimonial do Programa Mais Educação, da 
Secretaria de Educação Básica do Ministério da Educação. Essas três 
iniciativas buscam estimular as próprias comunidades a selecionarem 
seus bens culturais através de referências comunitárias, escolas, asso-
ciações, colônias, comunidades familiares, igrejas, pesquisando mestres 
de cultura referenciados e reconhecidos a partir da comunidade e, a 
partir disso, possibilitando o reconhecimento do estado. Assim, os in-
ventários participativos são bússolas que indicam bens culturais. Entre 
os bens, é possível destacar parteiras, contadores de história, artesãos, 
curandeiros, rezadeiras, raizeiros, mestres de coco, grupos folclóricos, 
comunidades tradicionais, como pescadores, ribeirinhos e indígenas.

Na metodologia dos inventários, são utilizadas fichas específicas que 
conduzem as pesquisas elaboradas a partir do levantamento dos ter-
ritórios e categorias de bens, entre eles: celebrações, formas de ex-
pressões, lugares, ofícios e modos de fazer. Segundo o Manual de apli-
cação de Inventários Nacional de Referências Culturais,



17

Apreender referências culturais significativas para 
um determinado grupo social pressupõe não apenas um 
trabalho de pesquisa, documentação e análise, como 
também a consciência de que possivelmente se produzi-
rão leituras, versões do contexto cultural em causa, 
diferenciadas e talvez até contraditórias — já que 
dificilmente se estará lidando com uma comunidade ho-
mogênea. (IPHAN, 2000, p. 19).

Cabem às escolas, aos educadores, aos militantes dos direitos humanos e 
aos gestores públicos tornarem a legislação de preservação do patrimô-
nio cultural eficaz através da educação patrimonial, tornando acessível as 
múltiplas referências culturais da sociedade. Bem como nortear a prática 
educativa por meio do relativismo cultural e do respeito às tradições cul-
turais. Isso tudo a partir do pressuposto de que a educação patrimonial 
é educação em direitos humanos, que assegura o autoconhecimento, a 
autoestima dos povos, a autovalorização das comunidades, dos grupos 
sociais, da nação, em prol da diversidade, da valorização das culturas an-
cestrais e da superação das desigualdades sociais.

Um governo, seja ele federal, estadual ou municipal, que entende as 
políticas de cultura como base de educação, reconhecimento iden-
titário e cidadania é uma referência política que é preciso registrar. 
Ao se tratar de um governo municipal, esse fato ainda é muito mais 
relevante diante das dificuldades econômicas vivenciadas pelos muni-
cípios pequenos no Brasil.

O município de Conde, na zona costeira sul da Paraíba, é caracteriza-
do pela diversidade de grupos étnicos, como indígenas e quilombolas; 
e de populações denominadas tradicionais, a exemplo de agricultores 
familiares, assentados da reforma agrária e pescadores artesanais. A 
luta pelos direitos territoriais dessas comunidades é uma luta histórica 
e diária dentro do município. Por isso a importância de inventariar os 
seus bens culturais em prol da valorização da sua diversidade.



18

O inventário representa o bem comum do povo de Conde, independen-
temente de suas divergências. Ademais além de representar uma narra-
tiva de equidade diante das dívidas históricas, representa também um 
instrumento estratégico de políticas públicas, sem privilegiar ou preterir 
fontes ou bem cultural qualquer que seja. Postulamos justamente que 
esse instrumento represente democraticamente os modos de existência 
presentes no referido território.

Os bens aqui apresentados se constituem como resultado dos passos 
de cada pesquisador e agente cultural no Conde na busca de ouvir to-
das as vozes que se disponibilizaram a construir, de forma coletiva, esse 
instrumento que estamos apresentando. Aqueles que não participaram, 
assim não o fizeram por escolhas individuais. Todos que foram indicados 
ou referenciados como representação cultural do município foram pro-
curados por membros da equipe e pela supervisão de trabalho do IFPB, 
que se mostra imparcial a qualquer posição político-partidária no inte-
rior do município e recebeu autonomia em gerir esse processo como 
instituição de pesquisa respeitada pela gestão municipal.

Mestres de cultura, representantes de associações, colônia de pesca-
dores, líderes indígenas e quilombolas, líderes religiosos, brincantes, 
folcloristas, produtores culturais, artesãos, artistas, trabalhadores co-
muns, mestres de cozinha popular, pesquisadores da área, estudantes e 
agentes públicos, de forma integrada, tornaram esse inventário possível.

O texto do inventário contará com uma produção dos componentes 
da equipe técnica contratada pela Funetec-PB, os pesquisadores Jes-
syca Marins (mestre em Antropologia) e Lucas Peregrino (mestre em 
Ciências Sociais); dos bolsistas do Curso Técnico Integrado ao Ensino 
Médio de Serviços Jurídicos do IFPB, Raynara Costa, Rian Fernandes, 
Iasmin Lorrayne, Luiza Costa e Rayelle Freire; dos bolsistas do Curso 
de Graduação em Ciências Sociais da UFPB, Laís Luna, Gabriel Pereira, 
Clara Ferreira e Pamella Bezerra; com as representações imagéticas do TERRA E ADORAÇÃO NAS FALÉSIAS DE TAMBABA. 

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



19

fotógrafo Leandro Pellizzoni, sob a minha supervisão, coordenação ins-
titucional no IFPB professora de Filosofia e Metodologia do CACC; e com 
a colaboração voluntária das servidoras Andreza Paiva e Jacilba Marinho.

Esperamos que este trabalho seja importante para pesquisadores 
interessados em cultura popular, estudantes e professores, agentes 
públicos e políticos e que as comunidades do território do Conde se 
reconheçam e se percebam como protagonistas da cultura do muni-
cípio. Apesar de ter sido idealizado e executado pela gestão municipal 
da professora Márcia Lucena, esse trabalho transcende esse momento 
político e representa a força, a criatividade, os anseios, os sonhos e os 
modos de subjetividade de um povo rico em manifestação e represen-
tatividade cultural, o povo do município de Conde.

Um lugar cercado pela mata úmida, pela mata de restinga e pelo man-
guezal e dos benefícios da posição geográfica que fazem do município 
um território de grande diversidade econômica, a exemplo da pesca, 
da aquicultura, da agricultura familiar e do turismo, que comporta 
também uma riqueza cultural com tradições folclóricas e eventos cada 
vez mais ricos em representatividade cultural, a exemplo de quadrilhas 
juninas, lambada, grupos de capoeira, grupos de samba e pagode, pro-
cissão de São Sebastião, festa de pescadores, coco de roda, lapinha, 
ciranda, pescarias, carnaval, a tradicional festa de Ano-Novo, Verão 
Mares de Conde, barqueatas, entre outras. Enfim, apresentamos, no 
documento que se segue, um recorte cultural de tudo o que é Conde.

Keitiana de Souza Silva
Diretora do Instituto Federal da Paraíba 
e Supervisora da Pesquisa do Inventário Cultural



20



21

Inventário 
Cultural como 
Políticas 
Culturais
Os artefatos e pinturas milenares produzidos pelos seres humanos são 
capazes de nos informar que há muito tempo fazemos registros de 
nossas atividades, sejam elas em contato com a natureza ou com ou-
tros seres humanos.

Os sítios arqueológicos, a própria arqueologia e a história revelam essas 
contribuições científicas nas diversas regiões do globo. O registro do 
conhecimento é uma atividade que pode ser representada de diversas 
formas, pinturas, objetos, edificações, palavras escritas e faladas, etc.

Neste sentido, os inventários - independente de qual tipo (individual, 
coletivo, jurídico, patrimonial ou cultural) - são instrumentos contem-
porâneos de registrar bens materiais, informações ou significados pro-
duzidos pelos diversos grupos sociais ou indivíduos. Estes instrumentos 
contemporâneos listam e detalham informações a respeito de coisas 
que podem ter matéria ou não. Uma família pode fazer o inventário da 
sua matriarca ou seu patriarca, um coletivo pode fazer o inventário dos 
seus bens materiais, um grupos social pode fazer o inventário de suas 
expressões culturais e, assim, muitos exemplos são possíveis.

No senso comum, os inventários são conhecidos, por seu conceito, 
como um procedimento judicial que lista e descreve todos os bens 
- materiais (casa, carro, terrenos, etc.) e imateriais (aplicações finan-

PROCESSÃO DE SÃO SEBASTIÃO 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



22

ceiras, obrigações judiciais, etc.) - da herança de 
uma pessoa. Apreendemos este conceito do Código 
de Processo Civil (Lei nº 13.105, de 16 de março de 
2015), mais especificamente o seu Capítulo VI (“Do 
Inventário e da Partilha”) conjugado com diversos 
outros instrumentos legais.

Historicamente a institucionalização desses procedi-
mentos está presente na Lei das XII Tábuas, documen-
to histórico anterior a Cristo e de fundamental im-
portância para o estabelecimento do Direito Romano, 
que é a base do direito ocidental contemporâneo.

Apesar da riqueza histórica e de seus fundamentos, 
devemos ter em mente que a ideia central dos in-
ventários é de listagem e de descrição para preser-
vação de um direito. Neste sentido, os inventários 
culturais surgem com essa mesma ideia: listar bens 
culturais (materiais e imateriais) descrevendo suas 
formas, significados e histórias visando a preser-
vação e a salvaguarda de direitos culturais, patri-
moniais, territoriais e tantos outros que refletem a 
ideia de garantias e direitos fundamentais.

No século XX, diversos instrumentos legais produ-
zidos por Estados nacionais e organismos interna-
cionais promovem a preservação desses direitos e 
garantias fundamentais. A Constituição Federal da 
República Federativa do Brasil de 1988 é um bom 
exemplo de regulamentação.

A Carta Magna do Brasil (1988) legitima os inventários 
como uma forma de promoção, proteção, acaute-
lamento e preservação do patrimônio cultural bra-

sileiro (art. 216, § 1º), posicionando esse instrumen-
to em um patamar de superioridade para nortear 
a política patrimonial. Nos anos 2000, o Programa 
Nacional do Patrimônio Imaterial (PNPI) foi criado 
pelo Decreto n. 3.551/2000, mas apenas em 2016 
este programa foi regulamentado com a Portaria n. 
200 do Instituto do Patrimônio Histórico Nacional 
(IPHAN). Sabemos que esse instrumento infralegal 
apenas aponta uma orientação para as políticas 
culturais para o patrimônio, não garantindo a obri-
gatoriedade do Estado agir nos termos detalhados.

Por outro lado, a portaria do IPHAN reflete o avan-
ço das discussões das políticas culturais para o pa-
trimônio, levando em conta as pesquisas feitas por 
diversos profissionais (professores e pesquisadores) 
e técnicos do órgãos de preservação (federal, esta-
duais e municipais) das diversas áreas (antropolo-
gia, sociologia, arquitetura, arqueologia, história e 
outras). Ela leva em consideração os instrumentos 
nacionais de promoção e salvaguarda do patrimô-
nio imaterial, inclusive as metodologias dos inventá-
rios: o Inventário Nacional de Referências Culturais 
- INRC (IPHAN, 2000) e o Inventário Participativo 
(IPHAN, 2016).

A justificativa da utilização dos inventários, seja ele 
um produto técnico ou não, como uma política pú-
blica está mais do que consolidado no Brasil. Neste 
sentido, a utilização desses instrumentos cabe aos 
entes federados e estaduais que compactuam com 
valores democráticos e, assim, participativos de 
produção de políticas públicas estruturantes para 
área da cultura. É isso que a gestão municipal do 



23

CASA DE TAIPA 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI

DETALHE DAS PALHAS USADAS NA OCA DA ALDEIA 
GRAMAME. FOTO: LEANDRO PELLIZZONI

PASSEIO DE BARCO NO RIO GRAMAME 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



24

Conde transparece ao buscar uma instituição séria como o Instituto 
Federal da Paraíba e sua Fundação de Apoio (FUNETEC-PB) para con-
cretizar um programa político coerente com a época e o contexto em 
que o território se insere.

Alguns fatores históricos e territoriais descritos ao decorrer deste 
texto refletem os tempos vividos pelo Conde em um passado nem tão 
distante. O coronelismo e a luta pela terra de um dia dão espaço para 
a afirmação da resistência e persistência territorial e cultural de uma 
gente que sofreu, mas que agora quer aparecer. O Inventário Cultural 
de Conde não traz uma nova história, objetiva sim dar voz e vez àque-
les que foram silenciados e invisibilizados pelas elites de outrora, que 
ainda rondam o território e as memórias.

Assim, o inventário – a “lista” e a “descrição”, base do instrumento 
– utilizado pela equipe técnica do IFPB e da FUNETEC-PB, promove a 
valorização e a salvaguarda dos bens culturais que formam a maior he-
rança que Conde pode sustentar para as futuras gerações. Ademais, o 
Inventário Cultural de Conde (2020) não teve a condições – por ques-
tões de recursos humanos e tempo – de dar conta da totalidade dessa 
herança, mas se efetiva como uma primeira etapa de uma política pú-
blica de cultura para o Município.

As fases de (1) identificação do problema e de (2) produção da agenda e 
dos objetivos de uma política pública (SOUZA LIMA e CASTRO, 2015) ne-
cessitam de um diagnóstico mais próximo da realidade. Neste sentido, 
os critérios escolhidos pela equipe técnica para selecionar a metodolo-
gia dos Inventários Participativos foi a proximidade da comunidade con-
dense à indicação direta das demandas pelos beneficiários da política 
(programa). Os dados que aqui apresentamos formam um diagnóstico 
inicial da diversidade cultural de Conde, tendo como potencial a for-
mulação de políticas (públicas) culturais e, assim, a implementação de 
um Sistema Municipal de Cultura, como apontado pela Prof. Keitiana de 
Souza Silva no texto de abertura do presente trabalho.



25

Entendemos políticas culturais como o programa de intervenções e 
as intervenções realizadas pelo Estado, instituições civis e grupos 
comunitários organizados visando promover o desenvolvimento sim-
bólico e a satisfação de necessidades culturais da população (CAN-
CLINI, 2005; COELHO, 1997). Percebe-se que uma população não 
precisa do Estado para realizar ações culturais em seu território, mas 
pode em conjunto com ele potencializar as suas ações. Desta fei-
ta, Gilberto Gil em seu discurso de posse como Ministro da Cultura, 
apontou com precisão:

“Não cabe ao Estado fazer cultura, mas, sim, criar 
condições de acesso universal aos bens simbólicos 
[...] proporcionar condições necessárias para a cria-
ção e a produção de bens culturais [...] promover o 
desenvolvimento cultural. Porque o acesso à cultura é 
um direito básico de cidadania” (ÍNTEGRA, 2003).

O diagnóstico produzido pela pesquisa, documentação e mapeamento 
da diversidade cultural de Conde por si garante à população o acesso 
à cidadania, possibilitando ainda que a gestão municipal promova ou-
tras formas de fruição desse direito constitucional fundamental (BRA-
SIL, 1988, Art. 1º, II).

Com relação às políticas culturais no Brasil o Professor Antonio Albino 
Canelas Rubim, caracteriza seu histórico em seis pontos: seu caráter 
tardio, sua descontinuidade, sua desatenção, seus paradoxos, seus 
impasses e seus desafios (RUBIM, 2007). O mesmo autor aponta que 
um dos grandes desafios é “a ausência de uma política consistente de 
formação de pessoal qualificado para atuar na organização da cultu-
ra” (RUBIM, 2007, p. 32). Podemos perceber que o Inventário Cultural 
de Conde (ICC) faz um esforço para apresentar um produto técnico-
-científico para colaboração da organização da cultura. Entendendo 
aqui cultura como as políticas culturais.

RETRATOS DA CULTURA CONDENSE
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI

FOGÃO
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



26

Expressão. Com o objetivo de adaptação à demanda 
da própria prefeitura, foram feitas três modificações: 
1. ampliação das categorias com alteração do nome 
de algumas; 2. exclusão da categoria “Objetos”; e 3. 
inclusão da categoria “Pessoas de Referência”. Por-
tanto, o ICC leva em conta 5 categorias:

O esforço metodológico e científico do ICC reve-
la-se na aplicação de duas ferramentas produzidas 
pelo IPHAN e legitimadas pelos pares que estudam o 
campo do patrimônio imaterial. O INRC e os Inven-
tários Participativos são metodologias que funda-
mentam a documentação e a educação patrimonial 
permeados pela participação social. Não há como 
aplicar estas metodologias se os detentores do pa-
trimônio não se interessem. Assim, a legitimidade 
das ferramentas acontecem com a participação so-
cial, clareza nos diálogos, devolutas da pesquisa e 
respeito para com a identidades culturais.

I. Pesquisa 
e Metodologia
O ICC possui três eixos: pesquisa; formação e atuação 
dos bolsistas; e educação patrimonial. A pesquisa de-
senvolveu-se em nove meses por meio de quatro eta-
pas, sendo as três últimas criadas com base na meto-
dologia de divisão do INRC (IPHAN, 2000) e com suas 
respectivas atividades: 1. levantamento preliminar, 2. 
pesquisa e documentação e 3. edição e catalogação.

O Manual dos Inventário Participativos (IPHAN, 2016), 
por outro lado, foi o eixo norteador para a documen-
tação da pesquisa, pois a equipe utilizou as fichas dos 
bens culturais para sistematizar os dados coletados. 
O referido documento do IPHAN, fundamentado pelo 
conhecimento produzido desde a década de 1970 
e com maior afinco a partir dos anos 2000, traz a 
divisão dos bens patrimoniais em 5 categorias: Lu-
gares, Objetos, Celebrações, Saberes e Formas de 

As celebrações 
representam expres-
sões culturais com 
periodicidade esta-
belecida em decor-

rência de significados 
“religiosos, de lazer, 

de festejar as da-
tas especiais para o 
local, para a cida-

de” (IPHAN, 2016, p. 
50). Foram incluídos 
os eventos e festas 
para agregar a esta 
categorias eventos 

formais organizados 
pela gestão e que 

foram referenciados 
pela comunidade.

 Os territórios, os 
espaços culturais 

e de sociabilidade, 
as edificações e as 
paisagens naturais 
que possuem um 

significado diferen-
ciado para a comu-
nidade de Conde ou 

para as pequenas 
localidades. Assim, 

são incluídos os bens 
culturais municipais e 

os locais.

CELEBRAÇÕES, 
EVENTOS E FESTAS

LUGARES E  
EDIFICAÇÕES

21



27

São as pessoas que 
fazem o patrimônio. 

São elas que dão 
valor e tornam um 

objeto, lugar ou festa 
uma referência cultu-

ral. Nesta categoria 
são contempladas as 
lideranças comunitá-
rias, os detentores de 
saberes tradicionais, 
moradores antigos 
e os guardiões de 

memórias. A partir da 
eficácia desta cate-
goria foi construída 
uma lista preliminar 
de Mestres de Sabe-

res Tradicionais.

Diz respeito às 
expressões artísti-
cas das diferentes 
linguagens (litera-
tura, música, artes 
plásticas, cênicas e 

lúdicas) e as “formas 
não linguísticas de 
comunicação” e o 

“modo como elas são 
postas em prática” 
(IPHAN, 2000, p. 31) 
pelos grupos sociais 

detentores.

Diz respeito ao 
conhecimento de 

técnicas e das ma-
térias-primas que 

dão significado a um 
grupo social ou a um 

território. Tanto a 
produção de artefa-
tos como a execução 
de ofícios e serviços 
“que tenham senti-

dos práticos ou ritu-
ais, indistintamente” 
(IPHAN, 2000, p. 31). 

Os raizeiros e rai-
zeiras, benzedeiras, 
balaieiros e tantos 

outros.

PESSOAS DE
REFERÊNCIA

FORMAS DE 
EXPRESSÃO

SABERES, OFÍCIOS
E TÉCNICAS

43 5



28

FOTOS DE PESQUISA 
DE CAMPO: MITUAÇÚ E 
MATA DA CHICA.
FOTOS: ANDREZA PAIVA, 
LEANDRO PELLIZZONI



29

Neste sentido, as fichas preenchidas ao final des-
te trabalho levam em conta estas cinco categorias. 
Para cada bem cultural inventariado há uma ficha 
que descreve o bem e as especificidades da cate-
goria. Na descrição da ficha há uma introdução com 
sete perguntas temáticas: Nome, Imagem, O que é, 
Onde está, Períodos importantes, História, Signifi-
cados. Após esta parte introdutória há a descrição 
que atende as especificidades das categorias. Por 
exemplo, nas Celebrações há a necessidade de fa-
larmos das expressões orais e corporais, questões 
que não fazem sentido para Lugares e Edificações. 
Todas as fichas preenchidas sobre os bens culturais 
estarão ao final do trabalho.

Não foram preenchidas as outras fichas do Manual 
(IPHAN, 2016a): a do projeto, do território, das fon-
tes pesquisadas, do relatório de imagens e do rotei-
ro de entrevista). Contudo suas informações estão 
contempladas nos textos que apresentamos neste 
trabalho. O acervo de imagens e vídeos produzidos 
pelo jornalista Leandro Pellizzoni estão salvos nos 
dois HDs externos e na pasta virtual do Google Drive.

Na primeira fase (Levantamento Preliminar), foram 
sistematizadas as “informações inicialmente disponí-
veis”: dados históricos, contatos, conversas com os 
detentores e pesquisas já desenvolvidas no campo. 
Um dos grandes avanços neste sentido foi a comu-
nicação com a Secretaria de Planejamento de Con-
de (SEPLAN) que nos forneceu mapas e documentos 
oficiais. Outro órgão de fundamental importância foi 
o Orçamento Democrático (OD) de Conde, ligado ao 
Gabinete da Prefeita.

Os servidores e servidoras deste órgão juntamente 
com a Assessoria de Cultura fizeram a ponte entre a 
equipe técnica do ICC e os primeiros contatos com 
as comunidades, por meio das lideranças ou mora-
dores antigos. A própria equipe do OD sob a coor-
denação da Assessoria de Cultura havia desenvolvi-
do uma pesquisa que chamaram de “Levantamento 
dos Agentes Culturais do Município de Conde” por 
regiões orçamentárias.

A fase da pesquisa e documentação foi planejada 
para ocorrer em três meses, obedecendo a forma-
ção de três grupos de trabalho: Grupo 1 (Regiões 1 
e 2), Grupo 2 (Região 3 e 4) e Grupo 3 (Região 4).

O grupo um foi coordenado pelo antropólogo Lucas 
Peregrino (com a assistência de uma bolsista), o Gru-
po 2 pela antropóloga Jessyca Barbosa Marins (com a 
assistência de uma bolsista) e o Grupo 3 pela Profes-
sora Keitiana de Sousa (com a assistência das exten-
sionistas Andreza Paiva e Jacilba Marinho e de dois 
bolsistas). Devido à extensão da Região 4 optamos 
por sua divisão entre os Grupos 2 e 3.

Cada Região Orçamentária possui um número va-
riado de localidades e complexidades (ecológicas e 
sociais) que serão melhor esclarecidas no próximo 
item (Território e Localidades).

Cada Grupo de Trabalho ficou responsável por pro-
duzir as entrevistas individuais e coletivas nas lo-
calidades de sua competência, além de executar 
a observação direta dos eventos, das festas, do 
território, da paisagem cultural e ecológica, com o 



30

objetivo de produzir informações para preencher as fichas dos Bens 
Culturais do Inventário Participativo (IPHAN, 2016a).

Das pesquisas realizadas pelos três grupos de trabalho, foram entre-
vistadas por volta de 120 pessoas (incluindo entrevistas coletivas e in-
dividuais) que gerou mais de 90 horas de gravação. A partir dessas 
entrevistas foram produzidas 86 fichas de bens culturais, dentro das 
cinco categorias utilizadas.

Além das entrevistas, foram gravados pequenos trechos de eventos 
que participamos (procissões, festas, rituais religiosos, etc.) com o ob-
jetivo de produção de etnografias sonoras. O carro alugado, disponibi-
lizado para a equipe de pesquisa, contribuiu para ampliar a quantidade 
de quilômetros rodados pelo território, percorrendo trilhas de barro, 
comunidade rurais e a própria zona urbana.

Ao final da etapa 3 (Pesquisa e Documentação), foi decretado 
estado de calamidade pública (Decreto Legislativo nº 6, de 20 
de março de 2020) interrompendo as atividades de pesquisa de 
campo. Com o objetivo de não suspendermos o projeto, algumas 
atividades foram criadas e outras adaptadas ao contexto do dis-
tanciamento social. Neste sentido, a Coordenação de Pesquisa es-
tabeleceu novos objetivos:

•	 realizar entrevistas e reuniões apenas pelos meios vir-
tuais (Google Meet e WhatsApp); 
•	 cancelar eventos agendados para abril (Oficina) e ju-
nho (Seminário); 
•	 criar cadastro virtual para diagnosticar os efeitos da 
pandemia na cultura e interessados em participar do In-
ventário Cultural; 
•	 antecipar atividades de sistematização dos dados de 
pesquisa.

PAISAGENS COTIDIANAS DE CONDE.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



31

PESQUISADORES ENTREVISTANDO SEU ZÉ DO BALAIO. 
MITUAÇÚ. FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



32

FONTE: COORDENAÇÃO DO ORÇAMENTO DEMOCRÁ-
TICO DE CONDE, GABINETE DA PREFEITA. 2017.



33

Levando em conta a grandeza da diversidade cul-
tural de Conde, bem como a quantidade de traba-
lhadores, espaços e grupos culturais do município, 
esclarecemos que o trabalho desenvolvido pela 
equipe do Inventário Cultural de Conde é um recor-
te de pesquisa que deve ter continuidade e apro-
fundamento em outras etapas, a fim de dar conta 
da complexidade e quantidade das expressões e dos 
agentes culturais do município.

O trabalho construído com muitas mãos (equipe de 
pesquisa e colaboradores da prefeitura) contou com 
a atuação dos estudantes do IFPB e da UFPB que de-
senvolveram partes fundamentais de auxiliares de 
pesquisa. Além do caráter formativo que o projeto 
proporcionou aos bolsistas, ressalta-se o trabalho de 
educação patrimonial para a comunidade.

II. Formação e 
Atuação dos Bolsistas
Como já mencionado, a equipe do Inventário Cul-
tural de Conde contou com o apoio fundamental 
dos bolsista do IFPB e da UFPB, que ficaram res-
ponsáveis pelo papel de auxiliares de pesquisa. Esse 
auxílio aconteceu de diversas maneiras, desde o 
acompanhamento nas entrevistas e observações ao 
preenchimento de fichas.

Nos primeiros meses de execução do projeto (ou-
tubro a dezembro) realizamos atividades de for-
mação com os bolsistas. Na época, trabalhavam 
na equipe os bolsistas do IFPB (inclusive volun-

tários). A formação teve como objetivo iniciar os 
alunos aos conceitos básicos de cultura, patrimô-
nio cultural e metodologias de pesquisa. As reu-
niões semanais foram realizadas no IFPB/Campus 
Avançado de Cabedelo Centro.

Com o início da pesquisa de campo, em dezembro, 
a formação continuada ganhou um outro viés, pois 
nela os pesquisadores (bolsistas e voluntários) se 
instrumentalizam de novas ferramentas: observar 
os eventos diretamente e não mais ouvir falar do 
que acontece, conversar com os detentores do pa-
trimônio, etc. Estas e outras atividades são capazes 
de capacitar pesquisadores em formação.

Entre dezembro e janeiro, foi solicitado a FUNETEC 
a contratação de bolsistas da UFPB com formação 
em Ciências Sociais. Juntamente com os estudan-
tes do IFPB, a equipe de auxiliares desenvolveu as 
seguintes atividades: 1. acompanhar os pesquisa-
dores nas visitas a campo; 2. participar das reuni-
ões; 3. construir diário de campo; 4. transcrever as 
entrevistas; preencher as fichas; 5. produzir mate-
rial de diagnóstico a partir dos dados de pesquisa; 
6. auxiliar na organização das oficinas e eventos do 
ICC (2020).

As atividades dos auxiliares de pesquisa foram fun-
damentais para dar celeridade e objetividade ao 
projeto, além de desenvolver o papel de auxiliares 
de pesquisa (atividades 1 a 6) os bolsistas trabalha-
ram na organização e participaram dos dois even-
tos produzidos pelo ICC em dezembro de 2019 e 
março de 2020.



34

I OFICINA DO INVENTÁRIO CULTURAL DE CONDE. DEZEMBRO DE 2019.
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI.



35

II OFICINA DO INVENTÁRIO CULTURAL DE CONDE. FEVEREIRO DE 2020.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.

III. Educação 
Patrimonial
Ainda na década de 1990 os inventários são utilizados 
pelas equipes técnicas, compostas principalmente 
por arquitetos, para documentar os bens materiais 
de conjuntos arquitetônicos tombados ou em pro-
cesso de tombamento. As fichas produzidas por es-
ses profissionais descrevem detalhes das edificações 
(medidas, técnicas de construção, histórico etc.) e 
são utilizadas como materiais técnicos para subsidiar 
decisões administrativas e executivas.

A utilização do inventário como uma “metodologia 
que fosse sensível à natureza singular desse objeto 
[patrimônio imaterial]” (MORAIS et al, 2015, p. 225) 
só é colocada em prática a partir de 2000 com a 
produção do INRC

tanto para apreender os sentidos e sig-
nificados atribuídos por grupos sociais 
às práticas de interesse patrimonial, 
quanto para permitir a sistematização 
e comparação de resultados de levanta-
mentos realizados em diversas locali-
dades do país para fins de elaboração 
de políticas nacionais (MORAIS et al, 
2015, p. 225)

A ideia dos inventários como ferramentas de edu-
cação patrimonial surge em 2013, com o Inventário 
Pedagógico (IPHAN, 2013) e é ratificada pelo Manual 
de Aplicação dos Inventários Participativos (IPHAN, 



36

2016a), pela Portaria nº. 137 do IPHAN (IPHAN, 2016b) 
e pelo Programa Nacional do Patrimônio Imaterial 
(IPHAN, 2016d). A ressignificação desse instrumento 
técnico em metodologia de educação patrimonial 
coadune-se com ideia de decolonialidade. Onde

os próprios grupos e comunidades pos-
sam assumir, em primeira pessoa, a 
identificação, o registro e a seleção 
das referências culturais significati-
vas para a formação de suas identidades 
e memórias coletivas (TOLENTINO, 2018, 
p. 15)

Não por acaso o ICC foi implementado como políti-
ca pública pela gestão municipal. Desde 2018, com 
a realização da Oficina de Inventários Participativos 
pelo IPHAN/PB a pedido da Prefeitura de Conde, que 
a educação patrimonial é uma diretriz da rede muni-
cipal de ensino. A partir da oficina foi organizado a im-
plementação da metodologia educacional por inicia-
tiva da Assessoria Especial de Cultura, que culminou 
no I Seminário de Educação Patrimonial e Inventários 
Culturais, com a apresentação do trabalho de pesqui-
sa feito pelos professores do 9º ano.

Este evento realizado pela prefeitura contou com 
o apoio do Observatório de Políticas Culturais da 
UFPB e do projeto de extensão Patrimônio, Memória 
e Interatividade (PAMIN).

A implementação do ICC vem acontecendo de for-
ma continuada com diferentes formatos, mas tendo 
um mesmo conteúdo: educação patrimonial e ges-

CARTAZ DO EVENTO DE 2018. 
SECOND/CONDE.



37

tão de políticas culturais. Neste sentido, um dos re-
quisitos para realização deste formato apresentado 
(pesquisa e produto final) foi a organização e execu-
ção de eventos de formação e capacitação para os 
agentes culturais e educacionais do município.

Em novembro de 2019 ocorreu o lançamento do 
Inventário Cultural de Conde, que contou com a 
participação da comunidade local e da comunidade 
acadêmica da Grande João Pessoa. No momento foi 
apresentado o cronograma de pesquisa e metodo-
logia que seria executada pela equipe.

A primeira Oficina de Patrimônio e Inventário Cul-
tural realizada pela equipe do IFPB e da FUNETEC 
ocorreu em dezembro de 2019 e teve como temáti-
ca Protagonismo Cultural e Protagonismo Social. O 
evento ocorreu no prédio da Secretaria de Educa-
ção de Conde e contou com a participação de 40 
pessoas, incluindo professores e agentes culturais 
do município.

Os principais objetivos da oficina foram: apresen-
tar aos participantes a experiência do Museu do 
Patrimônio Vivo de João Pessoa e provocar a par-
ticipação da comunidade no Inventário Cultural de 
Conde. Facilitaram a oficina: Marcela Muccilo, Jo-
nas Josué e Yara América. Nesta mesma oficina os 
agentes culturais tiveram oportunidade de destacar 
alguns bens culturais das comunidades.

Em fevereiro de 2020 foi produzido e organizado o 
evento II Oficina de Patrimônio e Inventário Cultu-
ral, com a temática “A pesquisa sobre folclore e cul-

CARTAZ DE LANÇAMENTO DO INVENTÁRIO. 2019. 
SECOND/CONDE.

CARTAZES DE DIVULGAÇÃO DOS 
EVENTOS. SECOND/CONDE.



38

REGISTRO DA PALESTRA 
COM LETÍCIA VIANA 
NO AUDITÓRIO DO 
IFPB. FOTOS: LEANDRO 
PELLIZZONI.

turas populares como recurso da educação patrimonial”, ministrado 
pela pesquisadora Letícia Vianna. O objetivo principal foi provocar a 
comunidade para os estudos de folclore e cultura popular.

Além das duas oficinas realizadas no projeto inicial, seria realizada a III 
Oficina (abril) para apresentar à comunidade as bases das políticas cultu-
rais, com o objetivo de incentivar a organização dos diversos setores da 
cultura no município para construção do sistema municipal de cultura. O 
último evento ocorreria em junho com o título de II Seminário de Educa-
ção Patrimonial e Inventário Cultural de Conde com a apresentação do 
produto final (dossiê do ICC) e palestras relacionadas às temáticas. Con-
tudo, a pandemia exigiu recuos necessários para o bem comum.

Diante das considerações acima, apresentamos o trabalho decorren-
te da pesquisa, da atuação dos bolsistas e da educação patrimonial, 
basilares da atuação do Inventário Cultural de Conde. Em um primeiro 
momento serão relatados aspectos da história, do território e de suas 
localidades. Logo após, serão apresentados os culturais inventariados 
seguidos de quadros informacionais.

Lucas Neiva Peregrino
Coordenador de Pesquisa



39



40

O território 
e suas 
localidades
De Vila de Jacoca 
a município de Conde
O Território de Conde, correspondente às Sesmarias de Jacoca tão 
rememoradas nas narrativas de seus nativos e na história da forma-
ção do território, fica situado no litoral sul da Paraíba. É conhecido 
pela beleza fascinante de suas praias, tais como Praia do Amor, Praia 
de Tabatinga, Praia de Tambaba, Coqueirinho, Praia Bela. O que mui-
ta gente não sabe é que, além de belas praias, o município de Conde 
é um território fértil, não apenas em relação ao seu solo, onde o que 
se planta dá, mas também em sua diversidade cultural. Além da ine-
gável beleza de sua paisagem, o que mais enriquece este município 
são as pessoas que vivem nessa terra.

A história deste município está diretamente relacionada com a luta 
de seu povo pela terra e pela soberania de seu território, pois, como 
assertivamente sugere Nego, liderança quilombola em uma de suas 
falas, levantar a bandeira da luta pelo terra é garantir condições para 
que a cultura, que durante muito tempo foi silenciada e perseguida 
pelos usurpadores da terra, possa ter solo fértil para construir raí-
zes fortes e continuar existindo e resistindo. Para garantir cultura, é 
necessário primeiro garantir o território. A bandeira de Luta pela ter-
ra também está presente entre os Tabajaras, que desde 2006 lutam 
pelo reconhecimento de suas terras enquanto território indígena.

IGREJINHA DE SANTANA, QUILOMBO DO IPIRANGA. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.

VILA DO AMANHECER. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



41

O território que corresponde as Sesmarias de Ja-
coca foram doadas no séc. XVII, em 1614, aos índios 
da Aldeia da Jacoca, de acordo com documentos 
históricos, a exemplo da Carta Topográfica das 
Sesmarias de Jacoca e pareceres antropológicos, a 
exemplo do Relatório Tabajara. Esses documentos 
indicam que Índios que viviam aldeados e teriam 
lutado na guerra de conquista da Paraíba aliados 
aos portugueses contras os Potiguaras. Esses In-
dígenas, os Tabajaras, reivindicaram suas terras. 
Os documentos também trazem indícios que neste 
período já havia conflitos entre brancos e indíge-
nas pelas terras das Sesmarias.

O município de Conde está localizado a uma dis-
tância aproximada de 26,5 km da capital paraibana 
João Pessoa, com uma população estimada 25.010 
habitantes (dados: IBGE. 2020). Segundo dados 
fornecidos pela Secretaria de Agropecuária e Pes-
ca do Município, seus habitantes estão distribuídos 
entre os 12 assentamentos, 3 quilombos, 3 aldeias 
indígenas e loteamentos. Além das ocupações que 
ainda não conseguiram o título de posse, como a 
comunidade Capadócia, por exemplo, e uma ter-
ceira Aldeia em formação, situada próximo ao As-
sentamento Tambaba.

De acordo com o INCRA (Instituto de Colonização 
e Reforma Agrária), Instituto responsável pela ga-
rantia da reforma agrária no nosso país, os assen-
tamentos são unidades agrícolas independentes 
entre si, conhecidas por “Parcelas”, que outrora 
pertenceram a um único dono e que foram redis-
tribuídas para famílias que não possuíam sua ter-



42

ra para viver, garantindo os direitos de um povo. 
Os assentamentos costumam contar com algumas 
áreas comunitárias onde são construídas as asso-
ciações de moradores, igrejas, e espaços de socia-
bilidade para toda a comunidade. No município de 
Conde são registrados 12 assentamentos, são eles: 
Garapú, Rick Charles, Frei Anastácio, Guaxinduba, 
Barra de Gramame, Dona Antônia, Capim Açu, Mata 
da Chica 1 e 2, Gurugi 2, Tambaba, Paripe.

O processo de colonização brasileira foi forte-
mente marcado pela escravidão e exploração da 
mão de obra negra e indígena. Neste processo, a 
população negra costumava se reunir em unida-
des territoriais para organizar suas fugas e rebe-
liões contra os senhores de engenho e capitães 
do mato e também para manterem vivas suas 
crenças e tradições.

Com a constituição de 1988 e a promoção da 
diversidade cultural e valorização das culturas 
de origem afro-indígenas, surge no dia 22 de 
agosto de 1988 a Fundação Palmares, com a fi-
nalidade de promover e construir políticas pú-
blicas que assegurem o direito e valorização das 
expressões artísticas e culturais da população 
negra do Brasil.

No município de Conde existem três localidades, 
formadas majoritariamente por pessoas negras, 
que se auto-reconhecem enquanto comunidades 
quilombolas, mantendo vivas suas crenças e tradi-
ções são elas: Gurugi 1, Ipiranga e Mituaçú.

QUINTAL CULTURAL, QUILOMBO DE MITUAÇÚ. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



43

A luta pela terra e a formação de 
um território: aldeias indígenas, 
quilombos e assentamentos.
O território de Conde traz em sua formação e na memória de seu 
povo um valoroso histórico de lutas pela busca dos direitos do povo 
sobre a terra, que, há bastante tempo, tem sido distribuída de forma 
injusta. A distribuição é importante porque se trata da moradia e, 
na maioria dos casos, meio de subsistência, por meio da agricultura, 
do trabalho dos moradores locais. A luta pela terra não representa 
apenas a busca de um pedaço de terra para viver, plantar e colher. 
A posse de um território representa também a continuidade cultural 
de um povo, de suas crenças, tradições, de seus saberes, da cele-
bração de suas festas, do seu lazer. Garantir o território é garantir 
a existência cultural de um povo, como sabiamente foi evidenciado 
por uma liderança local, na segunda Oficina de Educação Patrimo-
nial, promovida pela equipe do inventário. Com a palavra, Nego:

Porque quando fala em cultura a gente fala em garantir a 
territorialidade, o nosso território. Garantir a terra, ga-
rantir a permanência, porque perder a permanência, perder 
o território é perder a cultura.Certo? Quando a gente vai 
perder o nosso território, a gente realmente não vai mais 
ter coco de roda, não vai ter mais o toré, não vai ter mais 
a ciranda, não vai ter mais a lapinha, não vai ter mais a 
capoeira, porque a gente não vai ter o território e pos-
sivelmente a gente não vai ter como expressar isso que a 
gente expressa através da dança, através do corpo, através 
da movimentação, através da música e etc., né? O artesa-
nato... Então, se a gente perde um território, a gente vai 
perder tudo isso, então a gente tem que assumir a bandeira 
de luta de garantir o nosso território, certo? (Josinaldo 
Rodrigues, quilombola, Gurugi I, fevereiro de 2020).



44

Não podemos desvincular a relação da luta pela terra com o direito à 
cultura, principalmente se tratando de um contexto rural, onde, para 
além da garantia de moradia, é nessas terras que seu povo garante 
sua subsistência e constrói seus saberes e suas expressões culturais.

O Conde tem uma história de luta pela terra que se relaciona com 
a reforma agrária e a resistência do povo que mora no campo, com 
enfoque nos Quilombos, Assentamentos e Aldeias Indígenas, uma vez 
que houve um processo de desapropriação agrária no território.

CASA DE MARIA DAS NEVES, PARTEIRA EM 
MATA DA CHICA. FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



45

Assentamento 
Tambaba
O assentamento Tambaba está localizado na APA 
de Tambaba; É um dos seis assentamentos rurais 
que existem na APA. Ele tem como particularidade 
a proximidade do mar. O assentamento é resultado 
da luta pela terra, como podemos ver adiante.

A história do Assentamento Tambaba tem seu 
marco na ocupação da Fazenda Tambaba, de pro-
priedade de Henio Sá Leitão, por 62 famílias com 
o apoio da Pastoral da Terra em 04 de agosto de 
1986. É um movimento que antecede o próprio Mo-
vimento Sem Terra.

O assentamento se estrutura por meio da Asso-
ciação Sítio Tambaba, composta por 42 famílias. A 
área total é de 90,05 hectares, que já incluem as 
restrições legais da APA. Formado por 17 lotes de 
03 a 07 hectares. Há um espaço destinado ao uso 
coletivo, espaço comum onde se localiza escola, 
Igreja de Santo Antônio, a Casa de Farinha e a As-
sociação Sítio Tambaba.

SHOPPING RURAL E CASA DE TAIPA. 
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI.



46

Assentamento	
Garapu
A região que atualmente corresponde ao assenta-
mento Garapu antigamente pertencia a um único 
dono, José Santos Filho. Era conhecida por Fazen-
da Garapu, possuindo um terreno de 2.200 hec-
tares de terra. Neste território, residiam várias fa-
mílias de agricultores que haviam negociado com 
o proprietário o direito para plantar e colher, em 
pequenos pedaços de terra. Em contrapartida, 
dariam sua força de trabalho. Os conflitos na fa-
zenda tiveram início quando o José Santos Filho 
vendeu a propriedade e o “novo dono” começou a 
destruir as lavouras dos agricultores, para plantar 
bambu. Os agricultores se organizaram e enviaram 
uma carta ao FeTAG (Federação dos Trabalhadores 
e Agricultoras Familiares do Estado), em 1974, de-
nunciando o proprietário.

Após vários conflitos, a fazenda Garapu foi de-
sapropriada em 3 de junho de 1976. No entanto, 
a medida não foi suficiente para que os confli-
tos cessassem, pois o antigo proprietário conti-
nuou destruindo as lavouras e plantando bambu. 
Diante desta situação, o INCRA foi acionado, mas 
ainda assim não conseguiram solucionar o pro-
blema por completo.

Finalmente, já no período da Nova República, 
a fazenda Garapu foi integrada ao Projeto de 
Colonização de Mucatu e foi transformado em 
assentamento.

Assentamento 
Rick Charles
De acordo com relatos de alguns moradores e com 
dados encontrados em referências científicas de es-
tudos mais aprofundados, todo o território que hoje 
corresponde ao assentamento pertencia a um único 
dono, o pernambucano Pedro Cavalcanti de Arruda 
Filho. Após dez anos de conflito, o Governo da Paraí-
ba toma posse das terras, no ano de 1992 mediante o 
INTERPA (Instituto de Terras da Paraíba).

Segundo seu Wanderley, umas das pessoas de refe-
rência desta localidade identificadas no Inventário 
em novembro de 1997, saiu no Diário Oficial da União 
o documento que tornava a ocupação permanente. 
Cinquenta e uma pessoas se tornaram titulares e há 
um número relativamente grande de agregados.

As casas têm 20mx30m, uma área de 600m², além 
dos 5 hectares de terra para plantar, divididos em 
duas áreas – uma de 1,5 e outra de 3,5 hectares, 
sendo divididas entre a área para plantar sequeiros 
e outra próxima à água, para irrigação. As terras 
não foram divididas para todos porque não havia 
loteamentos suficientes, então, ocorreu um sor-
teio. Com o tempo, algumas pessoas desistiram 
de seus lotes e se mudaram para outros lugares. 
Outras, faleceram, por isso suas terras foram libe-
radas a outras pessoas.

Pouco tempo depois da posse, a comunidade par-
ticipou de uma missa, celebrando a permanência 



47

na terra. No entanto, nesse dia, o filho de Dona Biu, 
chamado Charles, sofreu um acidente de um carro 
que capotou, falecendo. Em sua homenagem, a co-
munidade passou a ser chamada Rick Charles.

Assentamento 
Dona Antônia
O assentamento Dona Antônia possui uma área de 
1.112 hectares, dividido em 110 lotes de 5 hecta-
res cada. Está situado entre Jacumã e Ademário 
Régis. Suas ruas não são calçadas, sendo bastan-
te arborizadas. Na área comum do assentamento, 
encontramos a sede da associação de moradores 
e a capela da padroeira do assentamento, Nossa 
Senhora de Guadalupe.

As 115 famílias que residem neste assentamento 
vivem quase que exclusivamente da agricultura. 
É importante destacar a pouca adesão desses 
agricultores em feiras agrícolas, gerando uma 
dependência desses trabalhadores rurais dos 
chamados “atravessadores” para a comercializa-
ção de seus produtos.

Vários de seus moradores relatam que, antes das 
famílias garantirem a posse de suas terras, aconte-
ceram muitos conflitos, destacando a figura de uma 
senhor. Dona Antônia foi uma grande referência no 
processo de ocupação e luta pela terra, mas que 
infelizmente faleceu antes mesmo de receber seu 
lote de terra. Diante disso, a comunidade batizou o 
assentamento com o seu nome em sua homenagem.

Assentamento 
Paripe
Segundo informações dos moradores locais a re-
gião que corresponde ao assentamento Paripe foi 
desapropriada no ano de 1982, no mesmo período 
em que ocorreram os conflitos agrários em Guru-
gi 1. Não se sabe ao certo a origem do nome, mas 
acredita-se que foi usado para fazer referência a 
antiga fazenda Paripe.

Assentamento 
Frei Anastácio
O assentamento Frei Anastácio surge do movi-
mento de ocupação da antiga fazenda Boa Vista. 
A escolha do nome faz referência a Frei Anastácio, 
liderança religiosa de bastante importância na luta 
pela terra no município e por toda sua atuação, 
juntamente com a CPT (Comissão Pastoral da Ter-
ra), que deu apoio ao acampamento no período da 
ocupação. Diante disso, após o título de posse, a 
comunidade decidiu batizar o assentamento com 
o seu nome.



48

Mata da Chica 1 e 2
A terra em Mata da Chica passou 40 anos desabita-
da. Na época, a “Mata da Chica” era assim conheci-
da porque um trecho da mata pertencia a uma mu-
lher chamada Francisca, mas, com o assentamento, 
as pessoas passaram a plantar lavoura. Ressalta-se 
que, em Mucatu, muitos estavam desempregados 
antes da mudança para Mata da Chica. Houve muita 
luta pela terra, mas achavam ser muito difícil ven-
cer, uma vez que a luta se dava contra donos de 
terra muito ricos. Apesar disso, os agricultores con-
quistaram suas terras com a presença do INCRA. A 
partir disso, cada um teve acesso à sua terra para 
trabalhar e as lutas foram cessadas.

O Assentamento de Mata da Chica é bastante co-
nhecido por ser um dos maiores produtores de 
inhame e macaxeira da região do município de 
Conde, mas, além disso, este assentamento tam-
bém produz mamão, banana, acerola. Na sua área 
comum, encontramos igrejas, a exemplo da cape-
la de São Benedito, padroeiro do assentamento, a 
sede da associação, uma escola e posto de saúde. 
É em Mata da Chica que está localizado uma das 
aldeias indígenas Tabajaras, a Aldeia Vitória.

PAISAGENS DE MATA DA CHICA. FOTOS: LEANDRO 
PELLIZZONI.



49

Quilombo e Assentamento Gurugi
O território do Gurugi é dividido em duas localidades, Gurugi 1 e 2, 
contando com uma população de cerca de 253 famílias. A maioria 
dessas famílias garantem seu sustento a partir da agricultura familiar, 
caracterizando um modo de vida rural, ou seja, produzem suas con-
dições materiais de existência por meio do cultivo da terra.

Vindo pela PB – 018, a 9km de distância do centro de Conde, ao nos 
aproximarmos do território, nos deparamos com uma paisagem pito-
resca. As barraquinhas de frutas na estrada, feitas de madeira e palha 
de coqueiros já anunciam que estamos em solo fértil. No decorrer de 
toda a pista que cruza o Gurugi 1 e 2 e o quilombo do Ipiranga no ou-
tro lado da estrada (sentido Jacumã), encontramos nas barraquinhas 
de fruta ou tabuleiros tudo o que está sendo cultivado nas terras do 
Gurugi na época: manga, mangaba, mandioca, macaxeira, jaca, caju. 
Em poucas voltas pelo seu território, é possível identificar muitos 
pés de mangaba, fruta da qual os seus moradores apresentam uma 
relação muito forte, emocional e econômica.

Ao chegar no Gurugi 1, encontramos dos dois lados da rua algumas 
casas, comércios, parada de ônibus, o bar Raça Negra (importan-
te referência cultural da região), estando ao lado esquerdo da pista 
próximo a Escola Municipal Albino Pimentel e ao acesso ao território 
do Ipiranga. A capela de São Sebastião, padroeiro da comunidade do 
Gurugi e Ipiranga, está situada também no território do Gurugi 1.

Mais adiante chegamos em Gurugi 2. Logo na entrada encontramos 
ao lado direito da pista o Cruzeiro de Lela. Ao lado, encontramos o 
campo de futebol Zé de Lela, onde são realizadas várias atividades 
desportivas. Um pouco mais a frente encontramos a sede da asso-
ciação dos idosos do Gurugi. Caminhando um pouco mais, podemos 
avistar o cruzeiro de Zé de Lela – grande símbolo de luta pela terra – 
que fica situado onde antes era sua casa e onde perdeu sua vida nos 

ASSOCIAÇÃO DE MULHERES NEGRAS DO CAMPO 
E CRUZEIRO DE LELA / CENAS DO COTIDIANO EM 
GURUGI. FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI.



50

conflitos ocorridos no período de desapropriação 
do território. À frente do cruzeiro, encontramos o 
prédio que funciona tanto como Associação Co-
munitária, quanto como sede da Associação de 
Mulheres Negras do Campo, em que são confec-
cionados produtos naturais tais como pão de bata-
ta doce, macaxeira, inhame entre outras referên-
cias gastronômicas locais.

A história do Gurugi é fortemente marcada pelo 
seu processo de luta e resistência pela terra. Pro-
cessos que garantiram a efetivação de políticas de 
reforma agrária no município, em que ocorreu a 
conquista de um lote de terra para cada assenta-
do, possibilitando que a unidade agrícola familiar 
tivesse efetivação de direitos fundamentais como 
moradia e subsistência. Gurugi é uma referên-
cia para todos os assentamentos do município de 
Conde, diante do processo histórico e cidadão de 
“luta pela terra”.

Os processos de luta pela posse de terra se deram 
de forma muito particular em cada uma das locali-
dades, Gurugi 1 e 2. Porém, essa luta nesse territó-
rio serviu de referência para os demais processos 
de reforma agrária realizados no Conde. Sublinha-
mos a importância de alguns movimentos sociais 
tais a Comissão da Pastoral da Terra (CPT), Movi-
mento das Ligas Camponesas, a Federação dos 
Agricultores do Estado da Paraíba (Fetag), citan-
do referências importantes neste processo como 
Dom José Maria Pires, Frei Anastácio, elementos 
importantes que contribuíram para a desapropria-
ção e conquista de posse da terra. Outros nomes 

são reverenciados pelos moradores como perso-
nagens importantes nessa história tais como Zé 
de Lela, Dona Lela, Dona Lenita, Dona Bila, Dona 
Bahia, Lenira, Rosilda entre outros.

Nos períodos de conflito e enfrentamento em prol 
do direito da posse da terra eram adotadas, en-
tre as comunidades, um trabalho colaborativo por 
meio de “mutirões” implementados no período da 
luta. Todos trabalhavam juntos, na plantação, na 
colheita e no que fosse entendido como trabalho 
em prol de uma coletividade, como forma de es-
tratégia para se manterem no território, ocupan-
do os roçados para não serem invadidos pela ex-
pansão canavieira que havia se instaurado naquela 
conjuntura social.

Após muito enfrentamento e mobilização por parte 
das famílias negras do Gurugi, sai em 19 de junho 
de 1990 a imissão de posse da fazenda Gurugi 2, de 
acordo com o projeto de Assentamentos Rurais do 
INCRA, foram desapropriados 593 hectares dividi-
do para as 78 famílias cadastradas. Em 2002 foram 
construídas duas agrovilas com dinheiro de crédito 
de habitação pelo INCRA. Na agrovila maior residem 
as famílias negras e em uma pequena agrovila dis-
tante da anterior, com apenas sete casas residem as 
antigas famílias dos rendeiros.

Em meados dos anos 2003, deu-se o início do pro-
cesso de luta pela garantia do direito, previsto na 
Constituição no parágrafo 4° do art. 3° do Decreto 
n° 4.887, de 20 de novembro de 2003, que reserva 
à Fundação Cultural Palmares a competência pela 



51

emissão de certidão e reconhecimento do territó-
rio do Gurugi como “remanescente quilombola”. 
Deste modo, em 28 de julho de 2006 o território de 
Gurugi recebe da Fundação Palmares a certidão de 
comunidade Quilombola.

A liderança quilombola Josinaldo, ou Nego como 
é mais conhecido, conta que, apesar de Gurugi 
se constituir de uma comunidade negra, foi nega-
do ao povo o direito de ser quilombola. Quando 
surgiu o governo Lula, foi criado o Projeto Brasil 

Quilombola, que reconhecia e atribuía direitos aos 
quilombolas. Como já tinha posse, Gurugi 1 entrou 
em um processo de reconhecimento pela Funda-
ção Palmares. No entanto, como Gurugi 2 não ti-
nha posse, caso se assumisse como quilombola, 
por ser um assentamento, tornaria sua terra cole-
tiva, não permitindo que pudessem vender, arren-
dar, dentre outras coisas. Dessa forma, o povo de 
Gurugi 2 decidiu não ser reconhecido como qui-
lombola, embora sua cultura ainda fosse a mesma 
que em Gurugi I.

ENTARDECER NO GURUGI. FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



52

Quilombo de Mituaçú
A localidade é composta, em sua maior parte, 
pela Comunidade Quilombola de Mituaçú, con-
tudo já houve outras ocupações e compras de 
terrenos circunvizinhos à área demarcada. A lo-
calidade também é conhecida como Sítio Mitu-
açú. O nome da localidade é derivado da palavra 
indígena que significa “ave grande”: “Segundo 
dicionário Tibiriçá, o nome Mituaçu trata-se de 
uma combinação de duas palavras mutum que 
significa um tipo de pássaro e açu que significa 
grande, logo mutum + açu, significa um tipo de 
pássaro grande.” (PAIXÃO, 2014, p. 23). Por isso 
há uma relação com os povos originários da re-
gião, os Índios Tabajaras.

Existem documentos que registram o seu território 
há mais de 150 anos. Neste tempo antigo era co-
nhecido por Mutuassú.

Mituaçú é uma das comunidades mais antigas de 
Conde, juntamente com os Quilombos de Gurugi 
e o de Ipiranga, além das aldeias indígenas (de 
Gramame e Vitória). O acesso à localidade é pelo 
chão de barro, possuindo três principais aces-
sos: uma entrada próxima a BR-101, que passa 
por Caxitú de Baixo, uma entrada que passa por 
Gramame (João Pessoa) atravessando a ponte 
dos Arcos, ou a Estrada Municipal Rural Walde-
mir Braz Pereira (mais conhecido como Caminho 
da Santinha). As três entradas se encontram na 
zona oeste da comunidade, adentrando algumas 
plantações de abacaxi.

PONTE DOS ARCOS. FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.

INTERIOR DE CASA EM MITUAÇÚ. FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



53

Mituaçú faz parte do Vale do Gramame. A paisagem 
está repleta de árvores frutíferas, com destaque 
para manga e coco. As árvores da mata atlântica 
são comuns em alguns trechos com pouca devas-
tação, mas se percebe árvores antigas replantadas. 
A vegetação de mangue está presente em virtude 
dos rios que passam na região.

É uma comunidade simples em termos de estru-
tura, com uma creche, um Posto de Saúde, uma 
escola, uma igreja Católica (São Severino dos 
Ramos) e uma Igreja Evangélica (Assembleia de 
Deus). Ainda existe um terreiro de umbanda de 
angola em construção, que será chamado Ter-
reiro de Iemanjá Sabá, próximo da Rua de Xita. 
Além disso, a comunidade possui uma pequena 
casa onde funciona a Associação de Moradores e 

outra casa em que funciona a Rádio Comunitária 
de Mituaçú.

A comunidade fica no encontro do Rio Gramame 
e Rio Jacoca, localização estratégica, segundo al-
guns moradores, em virtude da sua proteção con-
tra os donos de escravos fugidos. Os dois rios fun-
cionam como muralhas, proporcionando a defesa 
contra ataques surpresas.

Em virtude da localização próxima aos rios, a rela-
ção com atividades pesqueiras é bastante comum, 
tanto em relação ao mangue como à pesca do rio 
(peixe, camarões, caranguejos etc.). A fonte de 
água corrente também possibilitou o desenvolvi-
mento da agricultura, com destaque para macaxei-
ra e mandioca.

FIM DE TARDE EM MITUAÇÚ. FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



54

Quilombo Ipiranga
A admissão da escravidão no Brasil ocorreu na 
primeira metade do século XVI, no período colo-
nial português. Como resistência de práticas es-
cravocratas, historicamente presenciamos a for-
mação de quilombos. Muitos foram preservados, 
mesmo após o período de escravidão formal no 
país. Como representação dessa resistência dos 
povos de origem africana, na contemporaneida-
de, ainda encontramos muitos territórios de ori-
gem quilombola, os reconhecidos como quilom-
bos remanescentes.

A comunidade auto reconhecida por “Quilombo do 
Ipiranga” está localizada entre o Vale do Rio Gurugi 
e o Vale do Rio Gramame, no município de Conde. 
A localidade conta com uma população de 130 fa-
mílias que obtiveram a certidão de reconhecimen-
to do Instituto Fundação Palmares no ano de 2006 
de remanescente de comunidades quilombolas.

Visitantes facilmente confundem os quilombos Ipi-
ranga e Gurugi I, uma vez que as duas localidades 
se encontram conurbadas. Apesar da proximidade 
geográfica e semelhança em sua vegetação e nas 
suas lutas, o Quilombo do Ipiranga também tem 
suas particularidades que serão evidenciadas nes-
te processo de inventariação.

Entre o Bar Raça Negra e a Escola Municipal José 
Albino Pimentel podemos identificar prontamente 
o acesso ao quilombo Ipiranga pelas plaquinhas 
de madeira coloridas nos postes, feitas pelo gru-
po de coco de roda Novo Quilombo. As placas 
indicam a direção para o Quilombo Ipiranga e o 
acesso ao sítio dos Nascimento onde, até dezem-
bro de 2019, era realizada a festa do coco no últi-
mo sábado de cada mês.

Ao caminhar por este território, podemos obser-
var muitas árvores nativas da região das quais seus 
frutos – como manga, mangaba, caju e jaca – ser-
vem como fonte de subsistência e de renda para 
muitas famílias que residem nesta localidade. An-
tigamente não haviam demarcação de limites nas 
propriedades, mas com o crescimento populacio-
nal, os limites foram sendo impostos por cercas.

A história da comunidade é contada destacando a 
forte relação ancestral, considerando uma terra de 
herdeiros dos primeiros moradores, em sua maio-
ria, ex-escravizados que ocuparam aquele terri-
tório e deram início aos processos de povoação, 
a exemplo das duas mulheres negras, Torquata e 
Silvéria, considerada pelas lideranças locais como 
as primeiras moradoras do Quilombo do Ipiranga, 
que significa rio de águas vermelhas. Sua história é 
marcada pela resistência do seu povo, sobretudo 
das mulheres fortes que conduziram a ocupação 
deste lugar há pelo menos 200 anos.



55

MÃOS DE DONA NEVINHA, QUILOMBO IPIRANGA. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



56

Território Tabajara
No Nordeste, um dos maiores desafios das ações indigenistas é restabe-
lecer os territórios indígenas e garantir que estes povos possam perpe-
tuar suas tradições, fortalecendo assim, suas identidades e expressões 
culturais. No município de Conde, o Povo Tabajara vem reivindicando 
sua identidade indígena e a demarcação de suas terras desde 2006.

A história do povo Tabajara vem sendo contada desde 1573 até hoje. 
Segundo o Cacique Ednaldo Gonçalo, é possível dividir este processo 
em três momentos: em um primeiro momento, compreendido como 
a formação etno-histórica de 1773 até 1889; o segundo momento se-
ria caracterizado pelo silenciamento da cultura Tabajara, de 1890 até 
2005; e o terceiro momento, compreendido como o período de res-
surgimento, de 2006 até 2020. A luta do povo Tabajara reivindica o 
reconhecimento e a valorização desse povo tradicional, muito forte e 
guerreiro, que ainda luta pela demarcação de suas terras e por direi-
tos humanos que atendam às necessidades específicas de seu povo.

No município de Conde existem duas aldeias consolidadas: a Aldeia Vitó-
ria e a Aldeia de Gramame. Atualmente, uma terceira Aldeia vem sendo 
construída, próximo ao Assentamento Tambaba, para receber os indíge-
nas desaldeados. Esta nova Aldeia receberá o nome de Nova Conquista.

As aldeias são organizações sociais onde os indígenas vivem, plan-
tam, confeccionam suas artes, realizam seus rituais e perpetuam 
seus valores e crenças.

O povo Tabajara tem o seguinte ditado popular: “arrancaram nos-
sas folhas, quebraram nossos galhos, cortaram nossos troncos, mas 
não apagaram nossas raízes”. Suas raízes são suas memórias, que não 
lhes deixam esquecer da história de seu povo que por anos foi silen-
ciado, mas que permaneceram existindo e resistindo e agora estão 
organizados e buscando restabelecer seu território.

CACIQUE EDNALDO E SEU 
FILHO. FOTO: LEANDRO 
PELLIZZONI.



57

CACIQUE CARLINHOS. FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.
OCA CENTRAL EM CONSTRUÇÃO, ALDEIA NOVA CONQUISTA. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



58

Vila do Amanhecer
O Vila do Amanhecer é uma pequena localidade, 
localizada entre Jacumã e Village, às margens dos 
Rios Gurugi e Rio do Ouro. Atualmente a vila apre-
senta várias árvores frutíferas, tais como man-
gueira, cajueiro, jaqueiras, pés de acerolas, todas 
plantadas pelos primeiros moradores que foram 
ocupando este espaço. A comunidade tem cerca 
de 25 casas construídas, além do prédio da Asso-
ciação de moradores, que funciona como escola 
à noite com o EJA (educação de jovens e adultos). 
Atualmente vem sendo desenvolvidas aulas de ca-
poeira no prédio da associação.

A ocupação existe há mais de 15 anos com cerca 
de 25 casas construídas. O início do processo de 
regularização fundiária se deu em 2018, realizado 
pela prefeitura de Conde por meio da Secretaria 
de Planejamento. A localidade é fortemente mar-
cada pelo protagonismo das mulheres, que ocu-
param esta vila e reivindicaram por seus direitos, 
mobilizando pessoas a construir este lugar.

Podemos considerar que é uma localidade onde as 
mulheres desempenham diversos papéis importan-
tes. São pescadoras, agricultoras, detentoras de 
conhecimentos de ervas e plantas. As mulheres são 
as grandes protagonistas nos processos de melho-
rias na localidade. Criaram um sistema de coleta se-
letiva, onde os jovens das comunidades são os res-
ponsáveis de carregar o lixo nos carros de lixos que 
foram elaborados pela própria comunidade, com a 
reutilização de geladeiras velhas.

CIDA, MORADORA DA VILA. FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



59

Amparo
Registrado oficialmente como Loteamento Condes-
sa do Vale, a localidade é conhecida popularmente 
como Amparo – nome da antiga fazenda que deu 
origem ao loteamento. Uma bonita, pequena e sim-
ples comunidade rural, conurbada com a comuni-
dade de Grota de Caxitú, com cerca de 198 habi-
tantes. Todas as ruas são de barro, com casas bem 
espaçadas umas das outras. Em alguns locais exis-
tem pequenas aglomerações de casas, decorrente 

da divisão para uso familiar. Ao lado norte de Ampa-
ro está a reserva legal de propriedade da CIMPOR. 
Esta reserva era antes utilizada pelos moradores da 
região para pescar, caçar e retirar lenha. Contudo, 
na década de 1980 a fábrica de cimento iniciou suas 
instalações e limitou a entrada de moradores na 
área. Apesar de ter poucos moradores, a localidade 
possui um número considerado de granjas, utiliza-
das para temporadas e veraneios. Ademais, a loca-
lidade possui diversas granjas hortifrutigranjeiros, 
com predominância da cultura do inhame.

JUAZEIRO NA ENTRADA DE AMPARO. FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



60

FALÉSIAS DE COQUEIRINHO. FOTO: JACILBA MARINHO

Praia de Tambaba
Sendo a maior referência da Área de Proteção Am-
biental, a Praia de Tambaba é reconhecida inter-
nacionalmente pela praia naturista. Apesar disso, 
a referida praia como localidade compreende toda 
a Área de Proteção Ambiental de Tambaba, criada 
pelo decreto 22.882 de 26 de março de 2002. Seus 
limites foram definidos em decreto de número 
26.296 de 23 de setembro de 2005 e seu plano de 
manejo aprovado pela portaria estadual 24/17 de 
14 de novembro de 2017. A APA de Tambaba ocupa 
um importante segmento geográfico do Estado da 
Paraíba abrangendo território dos municípios de 
Conde, mas também de Pitimbu e Alhandra. 

Localizada na Microrregião do Litoral Sul Paraiba-
no e na Mesorregião da Mata Paraibana, Tambaba 
se estende desde a zona costeira dos municípios 
de Conde e Pitimbu até o extremo leste do mu-
nicípio de Alhandra e limitando-se a leste com o 
Oceano Atlântico. Ao longo do litoral, no sentido 
Norte-Sul, na condição de APA inclui também a 
área das Praias de Tabatinga, Coqueirinho, Tam-
baba e Graú, no município de Conde. As principais 
vias de acesso a APA de Tambaba são a BR-101 e a 
PB-008. Os objetivos propostos quando da cria-
ção da mesma foram: garantir a integridade dos 
ecossistemas terrestres e aquáticos; proteger os 
cursos de água que integram a região; melhorar 
a qualidade de vida da população e disciplinar a 
ocupação desordenada na área.



61

Barra de Graú
A Barra de Graú é a última praia do litoral conden-
se, tendo seus limites com a Praia Bela do Município 
de Alhanda. A Barra faz parte da APA de Tambaba, 
com acesso pela a BR-101 e a PB-008. Tem acesso 
pela área de orla apenas por meio de quadrículos. 
A praia deserta de Barra de Graú está localizada 
após a praia naturista de Tambaba. Tem poucas 
construções e um longo trecho deserto de falésias 
e lagos. A divisão das praias acontecem através do 
Rio Graú e seus manguezais e estuário. Na parte do 
Conde, a praia de Barra de Graú limita-se com a 
parte naturista da Praia de Tambaba.

Barra de Gramame
A praia Barra de Gramame, através do Rio Grama-
me, marca os limites entre o município de Conde 
e a capital Paraibana. Nessa praia ainda é comum 
encontrar caiçaras e casas de taipas de pescado-
res. Entre a praia e rio há um espaço de trabalho 
de pescadores, marisqueiras e catadores de ca-
ranguejo, em que marítimos e ribeirinhos tiram do 
mar e do rio as suas subsistências.

A Praia do Amor
A praia do amor tem como referência mitológica a 
pedra furada que une os apaixonados que a ultra-
passam. Uma localidade que se insere no distrito 
de Jacumã. A referida praia é um espaço das co-
munidades pesqueiras.



62

BARCOS ANCORADOS NO MAR DE JACUMÃ. FOTO: LAÍS LUNA

Jacumã
Sendo distrito do município de Conde-PB, Jacumã 
ocupa o lugar de uma das praias mais bem-vistas e 
conhecidas do litoral sul do Nordeste. Tem início 
na Ponta de Jacumã, com seu arco e formações 
rochosas de calcários.

O Carnaval é um ponto forte de Jacumã, que atrai 
os turistas foliões para brincar e se divertir nes-
sa festa. Com uma grande semelhança a todas as 
praias e comunidades vizinhas do Conde, a origem 
de Jacumã foi criada por grupos indígenas.

No início, seu nome formal era Jacoca que signi-
ficava “Morada dos jacus” o dito nome foi criado 
pelas tribos que por lá percorreram. Depois de 
um bom tempo ocorreu a mudança para o nome 
atual, Jacumã. Hoje é a praia com o maior número 
de naufrágios, o que servem de atrativo para os 
mergulhadores.

É toda cercada por falésias e onde existe a maior con-
centração de residências e comércio do município.



63

LETREIRO DE JACUMÃ NA PRAÇA DO MAR. FOTO: SECOND/CONDE



PARTE II



PARTE II



66

Bens 
Culturais: 
lugares 
e edifi-
cações



67

“Tem as casas de farinha
E o trabalho braçal
Tudo isso demonstrado
De forma artesanal
A farinha e o beiju
Eu posso falar pra tu
Que é resgate cultural” 
— Naílde Lopes, cordelista



68

Casas de Farinha
As casas de farinha dizem muito da história e da cultura de Conde. A 
utilização da mandioca e da macaxeira como alimento é um hábito 
dos povos originários desde os tempos pré-coloniais. O seu consumo 
é percebido hoje sob a forma diversos produtos, especialmente da 
farinha e da tapioca.

Além disso, o cultivo e manipulação destes tubérculos têm a capaci-
dade de movimentar diversas dimensões da cultura: economia, agro-
nomia, gastronomia, sociabilidades, tecnologia, etc.

Em Conde, os indígenas Tabajara pediram a concessão da sesmaria da 
Jacoca com base na atividade agrícola de plantio de mandioca. Até 
hoje podemos ver ao longo do município diversos roçados dela, desde 
pequenas a grandes propriedades.

A macaxeira é a espécie que pode ser ingerida apenas com o cozimen-
to. Já mandioca não pode ser consumida da mesma forma. É execu-
tada uma série de etapas em que se retira o veneno (ácido cianídrico) 
para depois ser utilizada no preparo da farinha.

Todo este preparo é desenvolvido dentro das casas de farinha. Des-
cascar, moer, espremer o caldo, peneirar a massa e assar, são as prin-
cipais atividades da farinhada.

As técnicas de manuseio de cada uma destas etapas são transmitidas 
no local através da prática. Ao mesmo tempo que é feito o trabalho, 
ocorrem sociabilidades de diversas formas.

As conversas são colocadas em dia, as lembranças são peneiradas nas 
falas, os problemas são resolvidos na prensa e a manipueira (líquido da 
mandioca) leva de volta para a terra o caldo venenoso.



69

“A produção de farinha era a principal atividade 
agrícola (desde os tempos pré-coloniais) os Ta-
bajara pedem a concessão da sesmaria alegando 
justamente isso. Todo o processo da produção da 
farinha desde a derrubada da mata, queima, pro-
dução de carvão até o plantio da mandioca, co-
lheita e processamento da farinha é indígena (tupi, 
amazônico) e sofreu poucas alterações técnicas 
europeias ou africanas.

Um amigo agrônomo me disse que a agricultura fa-
miliar paraibana (e eu estenderia para brasileira) é 
indígena. A farinhada é interação e sociabilidade, 
não apenas produtiva, mas também reprodutiva. 
Era onde aconteciam namoros e paixões, uma ativi-
dade social intensa e carregada de afetos e memó-
rias. Mobiliza uma grande quantidade de mão-de-
-obra familiar e da vizinhança. Ao final da farinhada 
é o momento de produzir os beijus, aproveitando 
o calor residual do fogo, entrando pela madruga-
da, conversas, fofocas e a distribuição do alimento 
produzido entre os que participaram da farinhada. A 
lógica da dádiva em operação com uma retribuição 
imediata, mas também com a expectativa de que 
aqueles que receberam o auxílio nesta farinhada es-
tão na obrigação de retribuir na farinhada dos que 
ajudaram. Isso vale para os Potiguara no litoral nor-
te, mas também para os povos tradicionais no litoral 
sul e de outros cantos do Brasil” (Professor Doutor 
Estevão Palitot).

CASA DE FARINHA DE SEU ZÉ MORENO / MISTU-
RANDO A FARINHA. FOTO: LUCAS PEREGRINO.



70

A Casa de Farinha de Mituaçú é o local utilizado para 
produção de alimentos à base da mandioca: farinha, 
beiju, goma, etc.

Casa de Farinha da Família de Zé Pequeno tem 38 
anos e foi construída pelo Sr. Zé Moreno. Antes dis-
so, ele tinha uma casa de farinha em Fazendinha, no 
município de Pedras de Fogo, e depois no município 
de Mata Redonda. Quando ele começou, a casa de 
farinha era manual, movida a tração física. Desde o 
rodo de mexer a farinha até o moedor da mandio-
ca. Hoje praticamente toda produção é industrial, 
contando com energia elétrica, apenas o forno é a 
lenha. Biú, sobrinho de Seu Zé Moreno, é o gerente 
da produção. As atividades externas, de transporte 
e venda são feitas por Zé Moreno.

SEU ADALBERTO E SUA CASA DE GARRAFAS. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.

CASA DE FARINHA DO SÍTIO. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



71

A casa de garrafas
A casa com materiais recicláveis começou a ser 
construída em 2010 e foi concluída em 2019. A Casa 
de Garrafas é lugar de referência na comunidade. As 
pessoas costumam visitar o local. O proprietário é 
conhecido pela população como “Seu Adalberto da 
Casa de Garrafas”.

Foram usados aproximadamente 25 mil garrafas pet 
para construção da casa. As garrafas foram usadas 
no lugar de tijolos, assim aparece a ponta e o fundo 
da garrafa, dependendo de qual lado da parede a 
pessoa olhar. Decorações artísticas: As paredes da 
parte externa são revestidas de pontas de garrafas 
PET coloridas.

INTERIOR DA CASA. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



72

Associação de 
Moradores de Pousada
A Associação de Moradores do bairro de Pousada é 
um local onde se desenvolve atividades, também é 
responsável pelo abastecimento de água e a manu-
tenção da parte hidráulica. Tem uma pasta comu-
nitária, que é onde ficam as correspondências dos 
moradores. O lugar serve para a organização e rea-
lização de eventos para a comunidade.

Associação de Moradores 
do Gurugi 2 e Associação 
de Mulheres Negras
Inicialmente foram realizadas na associação dos ido-
sos e na casa da presidente da associação da época. 
Com a saída da antiga presidente, as reuniões deixa-
ram de acontecer por falta de um lugar fixo, dificul-
tando a organização e mobilização social dos morado-
res. A associação foi reerguida pela comunidade por 
considerarem como um elemento importante para a 
história do Gurugi 2. As organizações comunitárias, 
nessa região são bastante significativas, pois foi me-
diante a mobilização social que seus moradores con-
quistaram direitos de posse da terra.

A construção da sede fixa foi construída em 2017, e re-
presentou uma grande conquista para a comunidade, 
sendo também uma maneira de homenagear todos os 

companheiros e companheiras que deram seu sangue 
na luta pela terra, por isso se fazia necessário construir 
um lugar fixo para dar continuidade às atividades locais.

A história da Associação de moradores, em Gurugi 2, 
está diretamente relacionada com luta pela terra nes-
te território. Esta organização social existe desde 1987. 
No entanto, o prédio da atual sede foi construído no 
ano de 2017. Antes disso, os encontros eram realiza-
dos em outros lugares. As reuniões eram feitas no pa-
vilhão da casa de farinha, mas com a degradação do 
tempo, passou a ser necessária uma reforma que até 
então não foi realizada. Por esse motivo, é necessário 
realizar as reuniões em outros lugares.

ASSOCIAÇÃO DE MORADORES DE POUSADA. FOTO: LUCAS PEREGRINO.



73

...UMA MANEIRA DE 
HOMENAGEAR TODOS OS 
COMPANHEIROS E COMPANHEIRAS 
QUE DERAM SEU SANGUE 
NA LUTA PELA TERRA.
ASSOCIAÇÃO DE MORADORES DO GURUGI 2 E 
ASSOCIAÇÃO DE MULHERES NEGRAS. FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



74

Cidade 
Sagrada 
da Jurema
As cidades da Jurema são lugares 
sagrados e, como tais, consti-
tuem uma ruptura na homoge-
neidade do espaço, demarcando, 
assim, uma geografia sagrada. As 
cidades são um elo entre o mun-
do dos vivos e dos ‘encantados’, 
simbolizando, ao mesmo tempo, 
morte e renascimento de um 
mestre falecido. O mestre planta 
e consagra a jurema a um mes-
tre ‘invisível’, com o qual traba-
lha. Só após o seu falecimento, 
no entanto, a cidade passará a 
ter força. É, portanto, necessário 
morrer para dar vida à cidade. É 
um espaço físico aberto, entre 
falésias e o mar. As falésias co-
loridas são denominadas falésias 
das encantarias e o ao mar várias 
pedras simbólicas como a pedra 
de xangô, pedra do despacho. 
Para chegar na Cidade Sagrada, 
pode ser via a praia de coqueiri-
nho ou por trilha da praia turísti-
ca de Tambaba.

FALÉSIAS DAS ENCANTARIAS. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



75

Centro de Criatividades Professor 
Iveraldo Lucena - Núcleo de Cultura
Um prédio de patrimônio da Prefeitura Municipal que simboliza no 
Centro da Cidade a centralidade da cultura como força motriz desse 
município. No local funciona a Coordenação de Cultura, setor da Se-
cretaria de Educação Cultura e Esportes. No local acontecem diversos 
eventos, aulas, oficinas de criatividade e reuniões vinculadas a diversas 
pautas institucionais e da própria comunidade local.

Esse espaço, que simboliza a importância da cultura para o município, 
leva o nome do Professor Iveraldo Lucena, que esteve à frente da co-
ordenação na gestão do prefeito Temístocles de Almeida Ribeiro (2001 
em 2004), e é referência para ações da coordenação de cultura em 
gestões municipais anteriores. É um símbolo personificado das lutas 
culturais no Conde.

O núcleo de cultura era localizado antes em um casarão que ficou 
deteriorado, localizado na rua da Secretaria de Educação. No período 
da gestão do prefeito Themístocles, junto com o professor Iveraldo 
Lucena, na época secretário da educação, esse espaço foi comprado, 
reformado e começou a desenvolver a cultura do município com algu-
mas oficinas. Hoje é um espaço com o nome de Centro de Criatividade 
Professor Iveraldo Lucena. O núcleo de cultura é, portanto, vinculado 
à prefeitura através da Secretaria de Educação. O local é utilizado para 
qualquer atividade que requer certa quantidade de pessoas, ações 
sociais, reuniões e eventos diversos. As atividades, principalmente as 
oficinas, foram expandidas para as outras comunidades do município. 
O Quintal Cultural é um desses espaços, em Mituaçú, criado para de-
senvolver a cultura da comunidade local, além de várias festividades 
que o Núcleo proporciona para as demais regiões.

NÚCLEO DE CULTURA PROF. IVERALDO 
LUCENA. FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI 



76

Quintal Cultural
Há 5 anos que o Quintal Cultural existe no espaço 
atual. Antes funcionava em uma casa alugada na es-
quina da rua principal. A ideia do Quintal Cultural 
surgiu a partir de um Coletivo de pessoas da comu-
nidade de Mituaçú. A maior parte dos integrantes 
do coletivo eram da Igreja Católica e criaram o es-
paço para trabalhar a questão cultural, fortalecer a 
identidade negra da comunidade quilombola. Ape-
sar da associação e a escola terem um espaço para 
que ocorram atividades dessa natureza, o coletivo 
sentiu a necessidade de um espaço para o Quintal 
Cultural, que está próximo da casa de uma pessoa 
de referência da comunidade, Marcos Mituaçú. A 
casa fica no final da Rua de Chita. Essa rua tem esse 
nome por causa de Chita, um morador antigo, um 
dos primeiros vereadores da comunidade.

No Quintal ocorre ensaios do grupo de dança, das 
rodas de capoeira e as crianças usam o espaço para 
brincadeiras tradicionais. O Coletivo Raízes Negras 
que desenvolve as principais atividades no lugar é 
liderado por Irenilze (Leninha), Marquinhos Mituaçú 
e Sandra (Agente de Saúde). Ainda, conta com o 
apoio de diversos segmentos da comunidade, tanto 
da igreja católica, como da igreja evangélica.

“O espaço foi criado para 
fortalecer a identidade 
negra da comunidade 
quilombola”.

QUINTAL CULTURAL DE MITUAÇÚ.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



77

RUÍNAS DA IGREJA DE CAXITÚ, CAXITÚ DE BAIXO. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI

Ruínas da Igrega 
de Caxitú
Conforme a narrativa da comuni-
dade de Caxitú, a dona da antiga 
Fábrica Santa Aliança, onde está 
localizada a ruína, construiu o lu-
gar para pagar uma promessa fei-
ta a Nossa Senhora da Conceição. 
A promessa foi feita para curar 
seu filho.

Segundo os moradores, ela se 
ajoelhou no local e pediu a cura 
dele, jurando construir uma igreja 
caso alcançasse-o a graça. Pou-
co tempo depois seu filho ficou 
curado e ela construiu a peque-
na igreja com o nome de Capela 
N. Sra da Conceição. Moradores 
de Caxitú (Penha e Maria Saturni-
no) contam que se fazia missa de 
8 em 8 dias ou de 15 em 15 dias, 
mas a falta de segurança no local 
modificou essa realidade. Atual-
mente, com outros proprietários, 
a fábrica também está em ruínas.



78

Shopping Rural 
Doces Tambaba
O shopping rural nasceu de uma casa de doces embaixo de um cajuei-
ro. Da casa de doces, surge uma pitoresca vila com pequenas casas de 
taipa com vendas diversas de artesanatos, sucos, tapiocas, sorveteria, 
castanha e cachaçaria. O shopping rural é um empreendimento fami-
liar gerenciado por Maria das Neves, a Nevinha dos doces Tambaba. 
O primeiro doce feito para o empreendimento foi o doce de goiaba 
cremoso. Hoje a casa de doces tem seus próprios doces e cocadas 
autorais. Nevinha e sua mãe Dona Luiza, empreenderam um negócio 
do zero voltado ao turismo local.

Sem nenhum grau de escolaridade ou capital financeiro para investir, 
as duas mulheres utilizaram de suas habilidades de cozinheira para 
criar o empreendimento Doces Tambaba. De 50 reais, que tomaram 
emprestado embaixo do cajueiro para assim, iniciar a produção dos 
doces. Hoje Nevinha e suas quatro irmãs possuem seus próprios ne-
gócios em torno do mesmo pé de caju onde tomou o dinheiro em-
prestado, no Assentamento Rural Tambaba, onde ainda residem. O 
lugar tornou-se um importante ponto turístico do Litoral Sul da Para-
íba, o que estimula outros exemplos de empreendedorismo de base 
local na região.

Atualmente, são nove lojas que compõem o Shopping Rural no Sítio 
Tambaba, situado no litoral sul da Paraíba. Maria das Neves da Silva 
Pereira, a Nevinha, 41, chegou à terra junto com 260 famílias, aos 
oito anos de idade. “A gente plantava para comer, mas não dava 
para se manter, e com o tempo começamos a trabalhar nas cozi-
nhas dos outros”. Depois surgiu o sonho de uma fábrica de doces, 
junto com a mãe, Luzia.

SHOPPING RURAL, ASSENTAMENTO TAMBABA. 
FOTO: FERNANDO LUIZ.



79

Caminho da	
Santinha/Santinho
A estrada (de barro e areia) é mais conhecida pelo 
nome de Caminho da Santinha ou Caminho do San-
tinho. Contudo, o nome oficial é Estrada Rural Wal-
demar Braz Pereira. Recebe esse nome por causa 
de um granjeiro que morou na região. O nome po-
pular existe em virtude do Santuário do Santinho. 
Este representa a invocação feita a um quadro da 
Via Sacra, que retrata o caminho da paixão de Jesus 
Cristo para o calvário e de sua morte de cruz. O Frei 
José Maria teria posto esse quadro de gesso no ano 
de 1947. Ali era o acesso para Jacumã de São João 
Batista e para Jacoca ou Mauriceia, hoje Conde. Fo-
ram os frades franciscanos que cuidavam da região, 
isto é, da evangelização. Pouco a pouco se iniciou 
a devoção ao Santinho, por ser uma estrutura sim-
ples de madeira que sustentava o quadro de gesso e 
o protegia. Ali se colocavam as fitas das promessas 
e votos, também havia pequenas procissões na Se-
mana Santa. No século 17, existiu ali perto a igreja 
católica de N. S. dos Prazeres de propriedade dos 
monges beneditinos e seu engenho.

SANTUÁRIO DO SANTINHO. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI

CAMINHO DA SANTINHA, PITUAÇÚ / MITUAÇÚ. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI.



80

Território Macuxi
Júlio Lisboa de Magalhães é o Júlio Macuxi. O Macuxi ele resgatou de 
sua bisavó. Júlio tem uma proposta de vida criativa em harmonia com 
a terra e o mato. Postulando criar um ambiente favorável à sua es-
tética da existência multicultural. Ele é o idealizador e proprietário 
do Território Macuxi, um espaço baseado na filosofia de vida naturista 
e que abre suas portas para a diversidade cultural do município de 
Conde com exposições, feiras de artesanato e ecoturismo. O territó-
rio Macuxi também é um meio de hospedagem que tem como base a 
educação ambiental, o turismo de experiência e a valorização das di-
versidades culturais. Por isso, desenvolve experiências com yoga, bio-
dança, xamanismo, terapias holísticas e rituais indígenas amazônicos.

Júlio mora em Conde há 18 anos, mas a criação de seu projeto de 
moradia e hospedagem ético-estética existe apenas há seis anos. Ele 
é do Belém do Pará, mas é um condense de coração, apaixonado pelo 
município, principalmente pela Área de Proteção Ambiental de Tam-
baba. Ele já foi vice-presidente da Sociedade Naturista de Tambaba 
– SONATA, se autodeclara um protetor da APA, reverente das culturas 
indígenas, dos rituais sagrados da juremas, adepto do surf nu, fotógra-
fo e um artesão de objetos simbólicos da natureza.

O território Macuxi está situado próximo à praia de Carapibus e do Rio 
Guruji com trilhas pela mata e muitas frutas que podem ser tiradas do 
pé. Nele a família Macuxi, Júlio, sua esposa Elaine – descendente de 
índio Cariri – e os seus curumins representam a diversidade cultural do 
nosso país expressa na dança, nos chás e nas comidas que servem, na 
alegria irradiante do espaço que é um lugar perfeito para quem deseja 
se conectar com as forças da natureza.

TERRITÓRIO MACUXI.
FOTO: ANDREZA FERREIRA.



81

Museu Quilombola
A vontade de construir um Museu onde a história e a memória do povo 
quilombola pudesse ser sempre lembrada e revisitada surge quando 
a mestra Ana Rodrigues visita o Quilombo dos quarentas, em Triun-
fo, Paraíba, e se depara com o museu quilombola. O lugar a desper-
ta para importância de preservar alguns saberes, utensílios e objetos 
que trazem à tona toda uma vivência quilombola, possibilitando que 
as gerações mais jovens possam experiência um pouco de como era a 
vida desses antepassados, dando visibilidade e reconhecimento para 
a cultura quilombola.

MUSEU QUILOMBOLA, QUILOMBO DO IPIRANGA. 
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI.



82

No ano de 2008, começaram a demolição das casas 
de taipas para a construção das casas de alvenaria. 
No entanto, Ana Rodrigues e dona Lenita decidiram 
que preservariam a casa de dona Lenita para a cria-
ção de um espaço em que a memória e a história do 
povo quilombola pudesse permanecer vivaz. Dian-
te disto, Ana e Lenita iniciaram a busca por objetos 
que contasse essa história. Toda a comunidade par-
ticipou, doando objetos e utensílios para o espaço. 
A casa de taipa é original de construção arquitetô-
nica quilombola do século XIX.

Foi inaugurada enquanto museu no dia 13 de maio 
de 2015. Ana Rodrigues e Dona Lenita convidaram as 
crianças e jovens da comunidade para atuarem no 
museu como guias-mirins, pois seria uma forma de 
inserir as novas gerações no processo de ensino e 
aprendizagem que este equipamento cultural promo-
veria e os tornar parte integrante dessa construção.

No final de 2017 a casa original caiu devido a degrada-
ção do tempo. Em 2018, em parceria com a prefeitura e 
com o grupo TRAMA (Engenharia/ UFPB), foi construída 
uma réplica da casa de taipa quilombola onde, desde 
então, vêm sendo retomadas as ações do museu de 
salvaguarda e difusão da identidade quilombola.

O museu quilombola tem um valor simbólico muito 
forte por representar um mergulho na história da 
comunidade, a partir de uma imersão no passado, 
por retratar as vivências do povo quilombola. A casa 
de taipa e cada objeto presente no museu remetem 
ao passado daquelas pessoas, se constituindo em 
um importante símbolo cultural e identitário.

Diante deste relato, podemos concluir, que o museu 
quilombola tem uma importante representação so-
cial, por se constituir em um lugar de memória, que 
reconstrói a história da comunidade, representan-
do um espaço de resistência, conhecimento ances-
tral e identidade.

O Museu Quilombola é uma casa de taipa similar às 
antigas casas quilombolas que busca retratar como 
eram a vida dessas pessoas, que foram escravizadas 
no período colonial. A casa é dividida em sala, cozi-
nha, quartos e sala. Ao entrar no museu, o visitante 
assina o livro de visitas e tem acesso a certidão de 
reconhecimento do grupo enquanto comunidade 
quilombola. Logo na entrada nos deparamos com 
um oratório com santinhos e uma imagem de uma 
preta velha. Em seguida, encontramos outros obje-
tos que faziam parte do cotidiano quilombola tais 
como o ferro de passar roupas, máquina de costu-
ra. Ao entrar no quarto, encontramos uma cama de 
taipa, colchão de palha, uma mala antiga feita de 
uma caixa de madeira. Para pendurar as roupas, era 
usado uma vara de madeira encaixada na parede. 
Na cozinha encontramos pote de barro, onde colo-
cavam a água para o consumo e cozimento de ali-
mentos, fogão de barro, cesta de palha para guar-
dar frutas e verduras, utensílios de cozinha feitos de 
barro, pilão de madeira para pilar café e temperos, 
facho de palha usado para abanar o fogo do fogão 
de barro. Os instrumentos usados para a pesca tam-
bém estão presentes no museu, tais como o gererê, 
cangaia e covo. Em cada cômodo da casa podemos 
encontrar as lamparinas, instrumentos usados para 
iluminar a casa.



83

Igreja Anglicana
A igreja Anglicana tem uma divisão por dioceses, 
a de Conde faz parte da diocese de João Pessoa. 
Desde os anos 2000, a Igreja está sediada em Pou-
sada como projeto social, que tinha como priori-
dade a educação. Foi construído uma escola que 
tem atualmente 165 crianças matriculadas, há 6 
anos desenvolveram uma parceria com a prefeitura. 
Atualmente a igreja tem em torno de 70 membros, 
todos da região de Pousada. O pastor Souza che-
gou na comunidade em 1999, nessa época existia a 
distribuição de um sopão semanal na beira da pista 
da BR 101. 

A capela que organizava esse sopão e foi destruída 
durante a duplicação da pista da BR 101. A diocese 
recebeu indenização e com esse dinheiro foi com-
prado 3 terrenos e foi construído um galpão. A par-
tir disso, a igreja começou a receber doações para 
a construção da escola. Um grupo de missionários 
americanos fizeram uma doação em dinheiro que 
foi usado para a construção da quadra esportiva.

IGREJA ANGLICANA, POUSADA DE CONDE.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



84

Rio Gramame
O Gramame é responsável por banhar 7 cidades da 
Paraíba e garante a sobrevivência de mais de 700 mil 
pessoas. O Rio compreende os municípios de João 
Pessoa, Cabedelo, Bayeux e parte de Santa Rita e, 
ainda, das cidades de Pedras de Fogo e Conde. O rio 
atravessa as comunidades de Conde, sendo assim, 
para ir de uma comunidade para outra é necessário 
atravessar o rio. Além disso, o Gramame proporcio-
na uma complexa rede de economia e sociabilidade 
entre os pescadores e a população. A cultura ribei-
rinha possibilita referências de localização entre a 
comunidade através das camboas – braços do rio. 
Moradores se localizam pelo rio através dos portos: 
Porto Dedinho, Porto dos Coqueiros, Porto da Man-
gueira, Porto dos Quartéis, etc

Pessoas envolvidas com o local é População ribeiri-
nha, pescadores, coletores de materiais do Mangue, 
construtores de canoas. A vegetação flutuante que 
aparece na superfície do rio é conhecida pela po-
pulação ribeirinha como pastas. Além de fazer parte 
da paisagem visual do Gramame, ela também é par-
te da paisagem cultural deste rio. Uma das técnicas 
de pescar camarão, por exemplo, é executada ten-
do essa vegetação como referência: com o jereré 
- instrumento de pesca formado pela rede em cone 
presa a um aro.

É nela que os pescadores a amarram os seus covos - 
armadilhas em formato cônico para pegar camarão 
e pequenos peixes. De acordo com os pescadores 
do Rio Gramame, as cordas (grossas, finas, de plás-

tico, de agave) vão identificar quem é o pescador ou 
pescadora que colocou o covo. As plantas aquáticas 
conhecidas como pastas, apesar de proporcionar 
benefícios, funcionam como um bioindicador de 
poluição. Em ambientes aquáticos com excesso de 
nutrientes orgânicos, ela se multiplica impossibili-
tando a navegação no rio por completo.

O pescador aproxima-se das pastas para pescar o 
camarão que se esconde abaixo dela, assim como 
outros animais que utilizam desta vegetação para se 
abrigar da luz. Outra vegetação comum do Rio Gra-
mame e que aparece em boa parte de sua margem 
são as aningas. Estas costumam crescer e se prolife-
rar nos terrenos alagadiços, muitas vezes estão com 
seus caules submersos pela água do rio.

FLORES DA PASTA.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



85

RIO GRAMAME.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



86

Rio Jacoca
A história do rio é a história da ocupação do terri-
tório. Essa ocupação do litoral sul do território que 
chamamos hoje de Paraíba já acontece com os po-
vos originários antes da chegada dos portugueses. 
Por outro lado, documentos após a conquista da 
região pelos portugueses, como os escritos de Elias 
Herckmans, destacam a existência de duas aldeias, a 
Pindaúna e a Jacoca. A região antes habitadas pelos 
índios potiguara foi disputada com os colonizadores 
com ajuda dos tabajara, que passaram a reivindicar 
a posse de uma parte da Sesmaria da Jacoca.

A origem da palavra Jacoca já foi destacado em 
outras fichas do Inventário Cultural de Conde. Há 
nessa questão três possíveis origens que variam. 
A primeira de Elias Herckmans (1982, p. 23 apud 
CAVALCANTI, 1996, p.23) diz que a palavra brasíli-
ca Jacoca significa: abraça-me, pois nesse lugar os 
índios surpreenderam uma mulher brasiliense poti-
guar que se achava a sombra com uma tapuia e lhe 
dizia – “t´cheakoka” abraça-me). Horácio de Almei-
da (1966 apud CAVALCANTI, 1996, p. 23) traz outras 
duas versões. Diz que o significado do nome Jacoca 
pode ser “a colheita dos juás” em homenagem aos 
juazeiros na época existente na área ou significa-
va “a morada do jacu” (jacu= ave; oca= casa) lugar 
onde moram as aves. Aproximadamente a 15km, o 
rio nasce em Alhandra, próximo da divisa com Con-
de e deságua no Rio Gramame.

RIO JACOCA.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



87

Aldeia Vitória
A Aldeia Vitória está localizada em Mata da Chica 
I, segundo o Cacique Ednaldo, ela foi reerguida no 
dia 5 de maio de 2012, em um território tradicio-
nal onde viviam seus ancestrais. A Aldeia contava 
inicialmente com 4 famílias, atualmente já somam 
cerca de 27 famílias residindo nesta localidade.

Ao entrar na Aldeia já podemos perceber a riqueza 
de seu povo com as barriquinhas feitas de madeira 
e palha, expondo as artes que são confeccionadas 
no local. Utensílios de cerâmica, cocares, adereços 
de miçangas.

A Oca fica no centro da Aldeia e é nela onde são 
realizadas as reuniões, celebrados seus rituais, a 
exemplo do Toré, e eventos tais como os jogos in-
dígenas, semana dos povos indígenas, o aniversário 
de retorno dos povos Tabajaras para suas terras e 
o Grito dos Tabajaras. Este local tem um importan-
te valor para as Aldeias indígenas, constituindo-se 
como um importante símbolo da identidade dos 
povos tradicionais.

CURUMIM GUERREIRO / OCA DA ALDEIA VITÓRIA.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



88

Aldeia Barra de Gramame
A Aldeia Barra de Gramame é uma organização social dos indígenas da 
nação Tabajara, reerguida em um território tradicional, onde viviam 
seus ancestrais. Está localizada em Gramame, Conde-PB.

Atualmente são 17 famílias aldeadas e muitas outras que moram em 
outras localidades, devido à falta de demarcação da terra indígena. 
O Cacique Carlinhos conta que Frei Anastácio, um dos líderes da da 
CPT, foi crucial no processo de desapropriação da terra onde hoje se 
encontra a Aldeia Gramame.

A Aldeia Barra de Gramame é um pouco menor do que a Aldeia Vitó-
ria em extensão, no entanto, é igualmente rica em história. Sua oca 
foi construída no ano de 2005 e nela são realizadas várias atividades 
tais como as reuniões mensais, no último domingo de cada mês, com 
a prática do Toré; a reunião das mulheres indígenas; e a celebração 
do dia 19 de abril.



89

Igreja de São Benedito
A igreja de São Benedito é uma igreja católica pre-
sente em Mata da Chica e construída pelos agri-
cultores locais.

Depois de receberem ajuda de membros da Co-
missão Pastoral da Terra (CPT) – como frei Anas-
tácio, frei Zé Hermano, Dom José Maria Pires, 
dentre outros – Seu Pedro, agricultor de Mata da 
Chica, junto com outros agricultores, constroem 
a igreja de São Benedito. A escolha de São Be-
nedito para ser o padroeiro da igreja se deu por 
uma ideia do próprio seu Pedro em representar o 
povo, uma vez que ele é o santo dos pobres, negro 
e trabalhador – cozinheiro.

A festa do padroeiro ocorre todos os anos desde 
a fundação da igreja. Contudo, foi com a chegada 
do padre Severino no ano de 2000 que a festa ga-
nhou um incentivo e cresceu. A festa de São João 
também é celebrada com forró pé-de-serra, bai-
le, comidas típicas de milho e fogueira. Outra festa 
que reuniu a comunidade para homenagear os agri-
cultores foi a da agricultura, tendo esta acontecido 
apenas duas vezes.

A igreja ainda está presente em Mata da Chica. 
É frequentada por moradores locais e, enquan-
to, houver fiéis católicos na região, a igreja deve 
continuar sendo um lugar de referência para a 
comunidade.

OCA DA ALDEIA GRAMAME.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI

FACHADA DA IGREJA DE SÃO BENEDITO.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



90

Igreja Ortodoxa 
Santa Catarina
Localizada em Pousada de Con-
de, a Igreja foi construída em 29 
de julho de 1991. Sagrada pela 
Igreja Católica de Portugal e atu-
almente pela Igreja da Polônia. A 
Igreja Ortodoxa segue o calendá-
rio juliano, em que se comemora 
o Natal 13 dias após o dia 25 de 
Dezembro. As comemorações da 
Igreja Ortodoxa são chamadas de 
Doze Grandes Festas. O Natal é a 
primeira delas, que acontece em 
Janeiro. No dia 19 é a Teofania, 
batismo do Senhor Jesus Cristo. 
Tem ainda Pentecostes, a des-
cida do Espírito Santo sobre os 
apóstolos; a Comemoração da 
Dormição da Virgem Maria; Apre-
sentação do Senhor no templo; 
Apresentação da Virgem no Tem-
plo; Exaltação da Cruz. Ao todo 
são doze grandes festas, mais a 
Páscoa. A Páscoa não é uma das 
Doze, porque ela está acima de 
todas as outras festas. A Páscoa 
é chamada de Festa das Festas, 
porque comemora a ressurreição 
de Jesus Cristo.

IMAGENS INTERNAS E EXTERNAS DA IGREJA.
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI



91

Estádio de Futebol
O campo já existe há algumas décadas. Sr. Zé Piaba, que mora ao lado 
do campo há 35 anos, fala que ele sempre existiu, contudo “era só 
de barro”, diz. Após a entrada de Temístocles de Almeida Ribeiro, em 
1993, na prefeitura de Conde foram feitas reformas que estabelece-
ram o campo como um estádio de futebol.

Inclusive, o nome do estádio é Sebastião Ribeiro. Nesta época o pre-
feito “fez esse muro, plantou essa grama, essa grama é grama oficial 
que aguenta sol, aguenta tudo” (Sr. Marivaldo Suzano Mendes, 7 de 
janeiro de 2020). Foi inaugurado em 5 de Março de 1994.

Durante o ano de produção deste Inventário Cultural, o Estádio Se-
bastião Ribeiro passava por reformas.

ESTÁDIO DE FUTEBOL.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



92

Passarela da BR-101
Com duplicação da BR-101 em 2009, foi construída 
a passarela. O fluxo de carros aumentou e com isso 
a comunidade estava em risco ao fazer a travessia 
da rodovia. Ônibus e transportes alternativos não 
entram na comunidade por causa da distância de 
um retorno. Assim, o ponto de ônibus de quem vem 
de João Pessoa fica no lado oposto da comunidade. 
Em 2012 um acidente com aconteceu e um cami-
nhão que destruiu a passarela. Passaram-se cerca 
de 2 anos sem uma passarela, o que deixou o local 
arriscado para os pedestres. A comunidade que é 
bastante diversificada, uniu-se e organizou um pro-
testo para a reforma da passarela. Apenas no final 
de 2013 a passarela foi reconstruída.

Associação de Melhor 
Idade Novo Horizonte
A associação é um grupo de idosas que buscam ter 
um espaço adequado às suas idades, para a reali-
zação de atividades físicas, dinâmicas, brincadei-
ras, conversas e outros tipos de interações. O gru-
po surgiu em 2001 pela necessidade que os idosos 
tinham de ter um espaço próprio de lazer e inte-
ração, em que pudessem conversar, brincar, rir e 
socializar entre si. O grupo foi, então, convidando 
idosos que moravam nas redondezas, em Gurugi 1, 
Gurugi 2, Barra de Gramame e Ipiranga. A primeira 
reunião ocorreu na casa da mãe de uma das inte-
grantes, embaixo do pé de castanhola, com cerca 
de 20 pessoas. Com o passar do tempo, o grupo foi 
crescendo e chegou a 59 pessoas.

O grupo, então, passou a sentir a necessidade de 
um espaço maior para abarcar as mais de 50 pes-
soas. Com isso, surgiu a ideia de pedir a Associação 
de Moradores de Gurugi por uma sede, onde pu-
dessem ter encontros fixos, e a associação autori-
zou. A partir disso, foi feita uma cotinha com todos 
os membros do grupo para construir o ambiente. 
Uma das integrantes do grupo, Eudézia, era pedrei-
ra e foi ela que construiu a sede. Com esse valor, 
foi possível comprar todo o material e ainda pagar 
parte da mão de obra.

PASSARELA NA BR-101.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



93

Casa de Taipa
O lugar tem três nomes: “Restaurante Rural”, “Casa de Isaías” e o mais 
conhecido, “Casa de Taipa”.

O ambiente é um restaurante rural que produz comida regional e tra-
dicional e busca passar a ideia de que não é necessário “ter muito” – 
bens materiais – para viver. É possível conciliar dignidade e um estilo 
de vida saudável com a sustentabilidade. Além do restaurante, há uma 
casa propriamente de taipa com os produtos locais.

A Casa de Taipa é localizada no assentamento de Tambaba, próxima à 
rodovia PB-018, entre a praia de Coqueirinho e a praia de Tambaba. O 
restaurante foi pensado, inicialmente, para um ambiente turístico. O 
projeto foi incentivado por dona Fiinha, atualmente falecida, que era 
dona do terreno e avó da esposa do fundador da Casa, em 2015. Ela 
dizia que o espaço daria um bom restaurante, que geraria certo lucro 
e que o que ela produzisse poderia ser vendido no local.

Primeiro, Isaías construiu sua casa no sítio, em 2016. Em 2017, iniciou 
o trabalho relacionado à Casa de Taipa. O ambiente começou com a 
venda de plantas e logo o quintal foi sendo organizado. O processo 
inicial foi acompanhado por dona Fiinha, mas, em setembro de 2017, 
ela faleceu. Em dezembro, o local foi aberto para visitação, também 
em sua homenagem.

Com as visões de dona Fiinha e Isaías muito parecidas acerca do res-
taurante, ela o ajudou bastante, afirmando que já tinha conquistado a 
terra e queria que a família também tivesse esses conhecimentos para 
viver a partir da terra.

RESTAURANTE CASA DE TAIPA.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



94

Campo de 
Futebol de 
Pousada
Espaço de lazer, esporte e socia-
bilidades da comunidade de Pou-
sada. Local onde são realizados 
campeonatos, torneios e a Copa 
de Futebol Amador da Pousada do 
Conde, realizada pelas lideranças 
da comunidade. Nessa Copa são 
reunidos times de várias regiões, 
como Gurugi, Mituaçú, Jacumã, 
Cabedelo, João Pessoa, etc. O 
pessoal da comunidade também 
usa o espaço para fazer caminha-
das ao redor.

Associação de 
Moradores de Mituaçú
Associação foi fundada em 1988. Teve em 2004 a primeira mulher como 
liderança comunitária, Geilza Paixão, que permanece atualmente como 
presidente. A associação dos moradores foi essencial no processo de 
auto-identificação da comunidade como remanescente Quilombola.

A Associação tem um papel de organização fundamental na cons-
trução de políticas, principalmente no âmbito comunitário e na luta 
por direitos. Através da associação foi possível viabilizar o abas-
tecimento de água e a construção de moradias e estradas, bem 
como a criação de um centro de inclusão digital e de uma Rádio 
Comunitária na Comunidade.

CAMPO DE FUTEBOL DE POUSADA.
FOTO: LUCAS PEREGRINO

PRÉDIO DA ASSOCIAÇÃO.
FOTO: LUCAS PEREGRINO



95

Terreiro Kwê 
Asé Oyá Onyra
O terreiro ou a casa do santo se chama Kwê Asé 
Oyá Onyra, que significa Casa de Axé Oyá Onira. É a 
casa de Oyá, a casa dos ventos. Terreiro de Can-
domblé da nação Jeje: foi construído e é dirigido 
por Doné (Mãe) Gisélia há 10 anos, quando sua mãe 
de santo faleceu e ela recebeu o ofício de sacer-
dotisa para continuar o legado cultural a partir da 
construção do terreiro. Além dos seus filhos de 
santo, Doné Gisélia não recebe pessoas que vêm 
buscar apoio espiritual, receber banhos de ervas. 
De 15 a 30 pessoas que acompanham a religião 
assiduamente, muitas delas de Bayeux, onde Mãe 
Gisélia iniciou sua vida religiosa.

No mesmo terreno do Terreiro há diversas constru-
ções, como a residência de Mãe Gisélia e os dois 
templos (principais edificações): de Candomblé e o 
da Jurema. O Candomblé tem relação direta com 
elementos naturais, as plantas e tudo que envol-
ve o meio ambiente, pois é através dele que os 
orixás se manifestam. O santo da casa, Oyá, que é 
a mesma Iansã, se manifesta através do vento, por 
exemplo. No local existem muitas plantas e árvores, 
a maior parte delas plantada por Doné Gisélia.

Vale ressaltar que no terreiro também é realizado 
trabalho de Jurema. Portanto, há alguns árvores 
dessa espécie plantada, além da diversidade de 
plantas que estão ligadas a essa linha de trabalho, 
como o manacá e liamba.IMAGENS DO TERREIRO.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



96

Bens 
Culturais: 
cele-
brações, 
festas e 
eventos.



97

“As festas dessa cidade
Muito tradicional
Tudo isso já faz parte
Do calendário cultural
O famoso São João
E também o Carnaval” 
— Naílde Lopes, cordelista



98

Procissão e Festa 
de São Sebastião
É uma celebração que envolve devoção e iden-
tidade. A tão esperada procissão do “Bastião”, 
percorre, além do Quilombo Gurugi I, o Assen-
tamento Gurugi II, o Quilombo de Ipiranga e a 
Agrovila. No entanto, sua festa acontece no pá-
tio da Capela de São Sebastião e no seu entor-
no, localizada no Gurugi I.

A devoção à São Sebastião está presente na his-
tória e na memória afetiva do povo há pelo menos 
70 anos. Sula, uma das organizadoras da festa, 
nos conta que esta tradição teve início no ano de 
1948. “A devoção ao mártir São Sebastião é mui-
to antiga em nosso meio, pois é invocado contra 
peste, fome e guerra, quando nos idos do século 
XIX, a Paraíba foi castigada pela peste da cólera, 
aumentando mais ainda a devoção ao santo”, nos 
relatou o Padre Severino de Melo, que já foi páro-
co de Conde entre 2000 e 2008.

A Festa e Procissão de Bastião - forma carinhosa 
de chamar São Sebastião - é uma das celebrações 
mais esperadas na região que comporta os ter-
ritórios de Gurugi I, Gurugi II e Ipiranga. Atual-

IMAGENS DA PROCISSÃO.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



99

mente, a festa profana e as celebrações religiosas 
ocorrem na capela de São Sebastião, localizada 
no Quilombo de Gurugi I, no entanto, os seus de-
votos nos contam que a celebração nem sempre 
ocorreu alí. Antigamente, quando a capela ainda 
não existia, a festa de São sebastião e as práticas 
religiosas tradicionais eram realizadas na Igreji-
nha de Taipa que ficava embaixo de uma jaqueira. 
Lá eram realizadas as missas, os terços, os batiza-
dos e os festejos do santo.

Essa devoção ao santo é um dos fatores que con-
tribui para a continuação da procissão de São Se-
bastião, na Comunidade Quilombola de Gurugi. 
Há uma forte identificação da comunidade com o 
santo, por este ser considerado, na tradição ca-
tólica, um santo guerreiro e de luta, como o povo 
de Gurugi. Além disso, as expressões de pertenci-
mento à comunidade são reafirmadas com os pa-
gadores de promessas e as visitas do imagem do 
Santo às casas daqueles que alcançaram a graça.



100

Gira de Jurema
Acontece na Cidade Sagrada da Jurema em Tam-
baba. Em frente as falésias das encantarias, na 
parte que é conhecida popularmente como Praia 
de Arapuca. A jurema Sagrada é uma religião afro-
-indígena que representa o sincretismo religioso 
através de um culto cheio de encantamentos com 
símbolos de pajelança, catolicismo, candomblé e 
feitiçaria de forma mágica. Sua história no Brasil 
tem início marcado no século XVI, de forma clan-
destina, sendo característica peculiar do Nordeste 
Brasileiro. Característica da diversidade cultural 
nordestina, os cultos da jurema sobrevivem até os 
nossos dias e representa muito o povo nordesti-
no. Esses cultos são denominados Jurema de chão, 
Toque de Jurema e Toré de Jurema. Representada 
pela planta jurema, esse simbolismo ultrapassa o 
plano físico, pois a jurema é um plano espiritual 
metafísico de um sagrado feminino florestal. A ju-
rema é a árvore do mundo. Dentre o simbolismo 
das Cidades Sagradas da religiosidade da Jurema 
no Litoral Sul paraibano, podemos destacar a Ci-
dade Sagrada de Tambaba. Um lugar de encantarias 
da Jurema Sagrada. Para o Pai Beto, essa cidade é 

povoada pelos espíritos encantados dos juremei-
ros após a morte. É um lugar de reencontro destes 
espíritos para buscarem outros caminhos espiri-
tuais. “Quando morre um catimbozeiro, o mar de 
Tambaba dá um estrondo”. A cidade encantada é 
um lugar de limpeza.

Os símbolos nas vestimentas, nos ritos, nas mú-
sicas, nos toques da percussão, nas frutas, na ju-
rema em forma de bebida inebriaram a todos os 
presentes. Mesmo aqueles que estavam na condi-
ção de pesquisadores não conseguiam resistir aos 
encantos. No dia 8 de dezembro de 2019, a equipe 
do Inventário Cultural de Conde visitou a Praia de 
Tambaba, às 6 horas da manhã, na parte conheci-
da como a Praia da Arapuca. Aos poucos, come-
çaram a chegar juremeiros e juremeiras, de várias 
cidades do entorno. Eram crianças, jovens e adul-
tos que trouxeram frutas, organizaram um altar e, 
em sua volta, fizeram um círculo sob a orientação 
do Pai Beto, sacerdote e presidente da Federação 
Cultural de umbanda, candomblé e jurema do Es-
tado da Paraíba.

CENA DO RITUAL SAGRADO DA 
JUREMA ENCANTADA.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



101



102

INTERIOR DA CAPELA.
FOTO: KEITIANA DE SOUZA



103

Procissão de Nossa 
Senhora de Guadalupe
A procissão é uma romaria que ocorre todo pri-
meiro domingo de dezembro, levando a imagem 
de Nossa Senhora de Guadalupe até a capela de 
mesmo nome, em Dona Antônia. Os mais velhos se 
reuniam, alguns anos atrás, para realizar as ativida-
des da igreja católica, como missas e terços, mas 
não tinham um lugar apropriado. Em uma reunião, 
Padre Severino sugeriu a construção de uma ca-
pela e pediu que a comunidade escolhesse uma 
padroeira. Inicialmente, escolheram Nossa Se-
nhora da Conceição, no entanto, como ela já era 
padroeira do Conde, outra teve que ser escolhida. 
Ao saber dos milagres feitos por Nossa Senhora de 
Guadalupe a comunidade, ela foi escolhida como 
padroeira. Quando a imagem chegou, o padre deu 
a sugestão de ser levada em romaria, saindo de Ja-
cumã até a capela. Desde então, todos os anos, a 
procissão ocorre no mesmo dia que ocorreu a pri-
meira, no primeiro domingo de dezembro. O signi-
ficado da procissão se dá pela fé, já que apenas os 
fiéis se dispõem a sair tão cedo, antes das 4 horas 
da madrugada, indo do assentamento até Jacumã 
e voltando a pé. Muitos integrantes da comunidade 
acreditam em Nossa Senhora, mesmo aqueles que 
não são mais católicos, devido à crença em mila-
gres e graças.

Antes da procissão, começam a soltar fogos por 
volta das 2 horas da manhã. A romaria sai às 4 ho-
ras e chega a Dona Antônia por volta das 5 horas 
da manhã. Ocorre, então, a missa e depois um café 
da manhã compartilhado, com doações da própria 
comunidade. Um grupo de pessoas já começa a 
organizar o café da manhã no dia anterior e volta 
para terminar de organizar antes da procissão co-
meçar, de madrugada. No início, ocorria também 
uma festa, mas, pela dificuldade de encontrar pes-
soas que pudessem ajudar na realização do evento 
e pela segurança, deixou de acontecer. Também, 
pessoas que exageravam na bebida alcoólica con-
tribuíram para que a festa deixasse de ocorrer, já 
que se tratava de um evento religioso. A última fes-
ta ocorrida fora em 2012. Quando acontecia, atraía 
bastante gente, inclusive pessoas de fora de Dona 
Antônia. Comidas e bebidas recebidas por meio de 
doações eram vendidas em prol de arrecadação de 
recursos para a igreja.



104

O Toré
O Toré é, simultaneamente, uma expressão de fé 
e uma marca da identidade étnica dos povos in-
dígenas do nordeste. Desde 2005, com a retoma-
da do povo Tabajara no território e com o forta-
lecimento da Identidade desta nação indígena, o 
Toré vem sendo realizado como forma de culto ao 
seus ancestrais, buscando força do pai Tupã para 
que eles consigam resolver positivamente todas as 
questões internas e externas ao povo.

Na Aldeia Gramame, o Toré ocorre todo último 
domingo do mês, na reunião da comunidade, 
onde são discutidas questões internas e ques-
tões relacionadas aos direitos indígenas. Po-
dendo também ser realizado em momentos que 
necessitam de uma tomada de decisão com ur-
gência, então, realizam o Toré buscando respos-
tas dos seus ancestrais, invocando os encanta-
dos em busca de sabedoria.

Houve um período em que a prática do Toré era 
proibida no nordeste. Os usurpadores da terra 
perseguiam os indígenas, proibindo a perpetuação 
de suas tradições. Nesse período o Toré, como as 
demais expressões culturais, foi silenciado, não 
sendo realizado em forma de celebração. Por ser 
um forte marcador da identidade étnica dos povos 

indígenas do nordeste, Juscelino, um dos indíge-
nas da Aldeia Gramame, nos contou que os mais 
antigos sempre cantavam pontos de Toré no seu 
cotidiano, nos afazeres diários, enquanto cozinha-
vam, pescavam, caçavam, plantavam, mas não rea-
lizavam a celebração do Toré devido à perseguição 
dos povos indígenas.

Quando os mais velhos eram questionados sobre 
esses cânticos eles diziam que eram as “músicas 
que os ancestrais cantavam, mas que não podia 
ser cantados porque era proibido, por serem ín-
dio, de caboclos”, conta Juscelino. Segundo ele, 
o Toré simboliza a unidade de um povo, exercen-
do esse elo de ligação entre os ancestrais, os en-
cantados e a natureza.

Segundo o Cacique Ednaldo, da Aldeia Vitória, o 
Toré também exerce um importante papel polí-
tico para os povos indígenas do nordeste, “é uma 
maneira de dizer ao Estado e à sociedade brasi-
leira que os índios estão vivos, com uma cultura 
forte e que necessita de uma preservação des-
se povo” (EDNALDO, 2020). Nesse sentido, o Toré 
funciona como um importante sinal diacrítico, 
caracterizando essa coletividade enquanto iden-
tidade étnica, frente ao Estado brasileiro.



105

TABAJARAS DANÇANDO 
O TORÉ. FOTO: LEANDRO 
PELLIZZONI



106

Missa em Homenagem 
ao Zé de Lela e Dona Bila
A missa de Zé de Lela e Dona Bila é uma celebração em homenagem 
a duas grandes lideranças do Gurugi 2, referências na luta pela ter-
ra, que foram assassinados nos conflitos agrários que ocorreram na 
década de 80.

Naquela época, diante do cenário hostil que a comunidade do Gurugi 
vivia, uma série de conflitos foram intensificando a mobilização da 
comunidade que não aceitavam mais tanta violência contra seu povo. 
O crime máximo, que se tornou o estopim da revolta, deu-se após o 
cruel assassinato de Zé de Lela, em 28 de dezembro de 1988. José 
Avelino, um dos principais nomes na organização do movimento de 
luta pela terra, foi brutalmente assassinado na frente de sua casa, 
deixado esposa, Dona Lela e 10 filhos.

Após este fatídico episódio da história do Gurugi, os moradores se 
mobilizaram ainda mais, organizando mutirões e protestos para de-
nunciar o caso e clamar por justiça. Em uma dessas mobilizações, 3 
meses após a assassinato de Zé de Lela, no dia 30 de março de 1989, 
os agricultores se juntaram e foram protestar em frente ao Fórum 
de Alhandra, para participar do julgamento do assassino de Zé de 
Lela. No entanto, foram surpreendidos por um atentado, onde um 
dos capangas da fazenda, Severino Mariano, atropelou 28 agricul-
tores, deixando-os feridos, e uma vítima fatal, dona Severina Rodri-
gues, conhecida por Dona Bila.

Após essas inestimavéis perdas de duas grandes referências no pro-
cesso de luta pela terra em Gurugi, a comunidade resolveu realizar 
duas missas, uma em homenagem a Zé de Lela e outra em Homena-
gem a dona Bila, para rememorar a importância desses companhei-
ros de luta que perderam suas vidas em prol de uma causa maior.

CRUZEIRO DE ZÉ DE 
LELA. FOTO: LEANDRO 

PELLIZZONI



107



108

CENA DO CARNAVAL DE CONDE. 
FOTO: RAFAEL PASSOS



109

faz na rua. É por isso também que podemos des-
tacar a diversidade cultural como uma marca forte 
do carnaval do município de Conde, onde os dife-
rentes se encontram e coexistem, brincam a fes-
ta com toda a sua multiplicidade de ritmos, sons, 
brincadeiras e preferências.

A festa já começa na praia! Foliões, turistas, mo-
radores das redondezas e grupos de amigos se or-
ganizam, cada um com sua caixa de som – numa 
polifonia musical – e fazem suas festas, com co-
midas, bebidas e muita música. Várias famílias co-
meçam seu dia nas areias de Jacumã e é muito co-
mum encontrar churrasqueiras nos momentos de 
divertimento na praia. No final do dia, os banhistas 
voltam para suas casas ou onde estão hospedados 
e se preparam para os shows na Praça do Mar. Ou-
tros saem da praia direto para os blocos, que se 
concentram no início da Av. Ilza Ribeiro. Já outros, 
preferem fazer a festa na frente de suas casas, com 
aparelhos de som, bebidas, churrascos e agregan-
do outras pessoas.

A Av. Ilza Ribeiro, principal via de Jacumã e onde 
está concentrada a maioria dos comércios, vira 
passarela para os vários blocos que desfilam nos 
quatro dias do reinado de Momo. A concentra-
ção dos desfiles acontece na altura da colônia dos 
pescadores, logo na entrada de Jacumã. Este ano, 
passaram pela avenida o Bloco das calungas, Blo-
co das Oliveiras, Bloco Virgens de Jacumã, Bloco O 
Caderudo, Bloco da Burrinha, Bloco Boca de Litro 

Carnaval de	Conde
Festa brasileira de forte aderência popular, cons-
tituindo-se como um importante símbolo da nossa 
identidade nacional. A festa se expressa em di-
versas localidades do município, legitimada como 
uma importante celebração no calendário festivo 
de Conde, atraindo diversos foliões de outros mu-
nicípios da Paraíba e de outros estados brasileiros. 
O carnaval oficial de Conde deste ano foi de 22 a 
25 de fevereiro e teve início com o desfile do Blo-
co das Calungas, grupo de maracatu formado ape-
nas por mulheres. Altamente contagiante, o desfile 
percorreu a Avenida Ilza Ribeiro, em Jacumã, e não 
deixou ninguém ficar parado, agitando as pessoas 
com o som envolvente do maracatu. Logo em se-
guida, a festa continuou no palco da Praça do Mar, 
com as apresentações das bandas Caburé, Bateria 
da Escola de samba Malandros do morro e Alberto 
Bakana, grupos de diferentes estilos musicais, para 
todos os gostos dos foliões.

A festa do carnaval em Jacumã aconteceu em, pelo 
menos, quatro espaços bem definidos: na praia, na 
Praça do Mar, na Av. Ilza Ribeiro e na Rua do Sol. 
É importante ressaltar que estes espaços não se 
excluem. Pelo contrário, eles comportam diferen-
tes práticas e modos de se brincar este carnaval e, 
somados, compõem a festa tão esperada ano após 
ano. Cada ambiente carrega um perfil, agregando 
frequentadores distintos, de faixas etárias, clas-
ses sociais e outros marcadores sociais que lhes 
orientam a lugares e modos de vivenciar uma das 
festas mais democráticas do país, aquela que se 



110

e o Bloco Bug Folia. Houve ainda o desfile da Escola de Samba Impé-
rio do Samba, que encerrou as comemorações ocorridas na avenida, 
na terça-feira de carnaval. No entanto, é importante ressaltar, que 
além dos blocos que desfilam nesta avenida, existem muitos outros 
que abrilhantam e encantam o carnaval de Conde, distribuídos por 
todo seu litoral e centro, a exemplo dos Blocos: Virgens da Pousada 
(Pousada – bairro), Bloco do Nandão (Tabatinga II), Marujos do Amor 
(Village), Curicas e Curicos (Carapibus) e o Bloco Descabaçadas 
(Centro de Conde).

Na Praça do Mar, podemos evidenciar uma diversidade de público 
ainda maior. Muitas famílias presentes e várias gerações usufruindo 
do mesmo espaço, com caixas de som, cadeiras, bebidas e comidas, 
aproveitando as atrações do palco, mas também fazendo sua própria 
festa. Quem estava com criança ficava mais próximo do brinquedo. 
Enquanto isso, no palco, vários artistas se apresentaram e animaram 
as noites de Jacumã: Alberto Bakana, Luka Bass, Caburé, Dj Brasinha, 
Val Donato, Beto Movimento, Yuri Carvalho, Parahyba Ska Jazz e Sin-
ta liga Crew, entre outros, agitaram e emocionaram o público, que 
acompanhou os quatro dias de festa. Foi uma festa linda e diversa, 
com forte presença dos moradores de Conde e muita gente de fora, 
atendendo às expectativas e gostos de todos os foliões.

Na Rua do Sol, uma outra festa estava sendo feita e vivenciada pelos 
foliões do carnaval de Jacumã. A Rua do Sol é um dos principais pon-
tos de fluxo do carnaval, fazendo a ligação entre a Av. Ilza Ribeiro e 
a Praça do Mar e onde se concentra o comércio de artesanato local 
e o Beco da Boemia, com algumas opções de bares, restaurantes e 
outros serviços. À noite, ela se transforma num grande palco ao ar 
livre, onde a juventude se encontra para dançar o “passinho”, fenô-
meno da dança e da música que tem conquistado um vasto público 
no Brasil e que se fez bastante presente neste carnaval, não apenas 
em Jacumã, mas em vários outros do país.

CENAS DO CARNAVAL DE CONDE. 
FOTOS: RAFAEL PASSOS



111



112

a paróquia, integrando aos festejos relacionados a 
festa do padroeiro, em Pitimbu.

Os pescadores contam que nos últimos anos, a tra-
dição perdeu um pouco de sua força e, com isso, 
poucos barcos saem em direção a Pitimbu para 
buscar o santo. Eles nos contaram que em alguns 
anos chegaram a sair cerca de 35 barcos. Os pes-
cadores relatam, com muita nostalgia, os tempos 
de outrora, em que a Barqueata fazia parte dos fes-
tejos do Dia de Reis, lembrando das Touradas dos 
leilões, dos shows.

Os pescadores relatam também que a Barqueata 
costumava atrair um público bastante diversificado, 
contemplando todas as gerações. Era realizada a 
missa logo cedo e todos saíam em direção a Pitimbu 
para buscar o santo. Havia uma maior participação 
das mulheres e da igreja. Após a volta de Pitimbu, 
sempre havia muita animação com coco de roda, 
ciranda. Atualmente é uma celebração majoritaria-
mente masculina, onde o sagrado e profano andam 
juntos; a festa e a devoção acontecem em alto mar

Neste ano, 17 barcos saíram de Jacumã, repletos 
de alegria e fé, para celebrar a busca do Nosso Se-
nhor do Bonfim. Apesar de alguns participantes re-
latarem este eventual “enfraquecimento” da tradi-
ção, o que observamos no dia 4 de janeiro foi uma 
celebração vivíssima e potente, mas que, como 
toda tradição, sofreu algumas transformações com 
o passar do tempo.

Barqueata
A Barqueata é uma Celebração que acontece em 
dias anteriores ao Dia de Reis (06 de janeiro), onde a 
imagem de Nosso Senhor do Bonfim é levada à Igre-
ja de São João Batista, em Jacumã. A procissão é 
feita na água, com barcos dos pescadores, por isso 
se chama “barqueata”. Há relatos de que o festejo 
acontece desde meados do século XX. A Igreja de 
Nosso Senhor do Bonfim está localizada no municí-
pio de Pitimbu, vizinho à Conde. Já a Igreja de São 
João Batista está em Jacumã (Conde).

A tradição da Barqueata, que antecede os festejos 
do Dia de Reis. É uma celebração bastante antiga, 
há décadas vem sendo realizada pelos seus fiéis. 
No entanto, a mesma sofreu, ao longo dos anos, 
várias modificações.

O padre Josivaldo da paróquia São João Batista, em 
Jacumã, nos conta que segundo a religião católica, o 
significado desse festejo se dá em virtude da crença 
bíblica de que Jesus era primo de São João Batista, 
assim, pela celebração há uma visita destes dois fa-
miliares, tendo em vista que, para esta tradição reli-
giosa, Nosso Senhor do Bonfim é Jesus crucificado.

Diante disto, os pescadores saem de Jacumã em di-
reção a Pitimbu para buscar Nosso Senhor do Bon-
fim na paróquia de Pitimbu, levando a imagem do 
santo para visitar seu primo, São João Batista, em 
Jacumã. Após quinze dias, ocorre outra barqueata, 
desta vez de Pitimbu para Jacumã, para buscar a 
imagem do Nosso Senhor do Bonfim e a levar para 



113

A IMAGEM 
DE SÃO JOÃO 

BATISTA 
SEGUE EM 

BARQUEATA 
PARA VISITAR 

SEU PRIMO, 
O NOSSO 

SENHOR DO 
BONFIM, PELOS 

MARES DE 
JACUMÃ.

CENAS DA BARQUEATA. 
FOTOS: LAÍS LUNA



114

Festa da 
Consciência Negra
Festa anual em celebração ao dia da consciência 
negra que reúne os quilombos das comunidades 
de Conde. A festa acontece no Quintal Cultural, 
local onde são realizados os eventos culturais de 
Mituaçú. O evento celebra o reconhecimento das 
comunidades quilombolas. Essa celebração já foi 
chamada de festa do preto e branco, pois é um 
dia de festa que tem como proposta reunir todas 
as pessoas a reconhecer e celebrar a cultura do 
povo negro. Na festa é representado o orgulho 
da beleza e da cultura, através de apresentações 
do grupo de dança afro Raízes Negras. São fei-
tas apresentações de bandas e desfiles da beleza 
negra, com pessoas de todas as idades; crianças, 
adultos e idosos. Também são feitas exposições 
e vendas de produtos artesanais resultantes do 
conhecimento herdado do povo negro ancestral. 
Além de barracas com comidas e bebidas. A fes-
ta é organizada pelo coletivo Raízes Negras (gru-
po que produz eventos culturais na comunidade) 
junto com a coordenação das escolas, unidades 
de saúde e creches da comunidade. Participam 
grupos de outras comunidades do Quilombo do 
Ipiranga, Quilombo de Gurugi, membros da co-
munidade quilombola Caiana dos Crioulos e ou-
tros convidados.

FESTA DA CONSCIÊNCIA NEGRA NO QUINTAL CULTURAL, MITUAÇÚ. 
FOTOS: LUCAS PEREGRINO



115

Festa do Coco de Roda
Há 10 anos vem sendo realizado no Ipiranga a “Festa do coco”, sendo 
organizada pela comunidade. A festa teve início em um pequeno pavi-
lhão, na casa do pai da mestra Ana Lúcia, após o recebimento de um 
prêmio, no ano de 2010, no valor de $10.000 (10 mil reais), pelo Cultura 
Viva. O grupo conseguiu se organizar e comprar equipamentos como 
roupas, instrumentos. Isso possibilitou dar início à construção de um 
pavilhão maior, para a realização da festa do coco dentro do sítio dos 
Nascimento. No entanto o valor não foi suficiente, então foi necessário 
fazer uma parceria com a prefeitura de Conde para conseguir concluir 
a obra. Após a conclusão da obra, a Festa do Coco começou a ser re-
alizada neste novo local, no último sábado de cada mês.

A organização da Festa do Coco vem passando por algumas mudanças 
decorrentes da pandemia e de demandas internas da própria comunida-
de. A Mestra Ana Lúcia conseguiu um terreno mais próximo da pista que 
dá acesso à praia de Jacumã. No entanto, o novo espaço ainda precisa 
ser construído para que a tradicional festa do coco volte a ser realizada.

As celebrações costumam ser aqueles eventos que despertam vários 
significados e são sentidas de diferentes maneiras, alcançando um 
público variado. A festa do coco é uma dessas celebrações que po-
dem ser sentida e vivenciada de diferentes maneiras.

A festa suscita funciona como sala de aula, espaço para brincar, se 
divertir, celebrar a riqueza da cultura quilombola, conhecer pesso-
as, trocar experiências. Contudo, o aspecto mais importante para a 
comunidade é a possibilidade de manter viva a cultura do coco, pre-
servando a memórias ancestrais, sendo reinventada e ressignificada 
a cada novo encontro.

COQUISTAS ANIMANDO A FESTA. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



116

Andada do Carangueijo
A “andada” do caranguejo acontece todos os anos 
no período de janeiro até abril. Os manguezais per-
manecem como fonte indispensável de recursos de 
subsistência a partir da pesca artesanal e da coleta 
de recursos naturais. Os caranguejos são animais 
semi-terrestres e vivem unicamente nos mangue-
zais. Quando ainda novo, eles vivem apenas dentro 
da água e se alimentam de folhas do mangue que 
caem na lama e se decompõem por fungos.

Diversas comunidades tradicionais de pescadores 
e outro ribeirinhos vivem da caça desses animais e 
são chamados de caranguejeiros e caranguejeiras.

O ciclo de vida dos caranguejos se repete todos os 
anos. De janeiro a abril é o período de defeso ou 
reprodução, popularmente conhecido como “an-
dada”. O ritmo da cata desses crustáceos realiza-
da pelos caranguejeiros está diretamente ligado a 
esses ciclos biológicos. Muitos caranguejeiros pas-
saram a usar essa técnica de armadilha por uma 
questão de sobrevivência. O uso das armadilhas e 
da cata irregular passou a ser proibido em várias 
regiões do Brasil. Também é proibida a captura, 
industrialização, transporte e comercialização do 
crustáceo durante o período de “andada”.

As técnicas tradicionais são menos produtivas, mas 
proporcionam um processo sustentável. É neces-
sário que autoridades ambientais e comunidades 
tradicionais desenvolvam estratégias para preser-
vação desses recursos naturais.

ZÉ DO BALAIO DEMONSTRA COMO IMOBILIZAR O CARANGUEIJO. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



117

Festa de São Pedro
É uma celebração marítima em homenagem ao São Pedro, consi-
derado como o padroeiro dos pescadores. A festa de São Pedro 
é uma celebração bastante antiga. Há relatos de que a festa seja 
celebrada há pelo menos 40 anos. Seu Ari, presidente da Colônia 
de Pescadores, nos conta que esta festa surgiu com a iniciativa de 
alguns pescadores que sentiam a necessidade de comemorar o 
dia do São Pedro, santo protetor dos pescadores. Na tradição ca-
tólica, é celebrado no dia 29 de junho, fazendo parte dos festejos 
juninos, na região Nordeste do país.

Durante todos esses anos, a celebração passou por algumas 
transformações. Inicialmente a festa era realizada por um peque-
no grupo de pescadores, que se encontravam logo cedo na praia 
de Carapibus para celebrar o dia do padroeiro e para agradecer a 
proteção e as graças alcançadas.

Ao final do dia, os pescadores saiam em uma procissão marítima em 
direção à praia de Jacumã, finalizando a celebração com muito coco 
e ciranda na beira do mar. A festa em comemoração ao padroeiro 
dos pescadores é em forma de agradecimento pela proteção dos 
pescadores no mar e pelas pescas bem sucedidas.

Foi relatado que, no dia oficial da festa, os pescadores vão para 
a praia de Carapibus por volta das 10h da manhã. Os pescadores 
vão chegando e encostando suas embarcações. Cada participan-
te leva uma contribuição para a festa, seja comida ou bebida. 
Os pescadores passam o dia na praia de Carapibus, dançando, 
brincando e comemorando, ao som de um trio pé de serra. Por 
volta das 15h da tarde, os pescadores se organizam e saem em 
procissão marítima ou barqueata (como costumam chamar os 
pescadores) até a praia de Jacumã.

CENAS DA FESTA DE SÃO PEDRO. 
FOTO: SECOND/CONDE



118

Festa de Santo Antônio
É uma celebração realizada na capela Santo Antô-
nio, padroeiro do Assentamento Tambaba, em co-
memoração ao seu dia. A capela foi inaugurada no 
dia 13 de junho de 2003. Na tradição católica o dia 
de Santo Antônio é celebrado no dia 13 de junho. 
Neste dia, a comunidade realiza novenas, procissão 
e missas para a grande conquista que foi a constru-
ção da capela onde os fiéis pudessem realizar suas 
missas, terços, novenários e a procissão do padro-
eiro. Após esta inauguração, todo dia 13 de junho é 
realizada a festa do padroeiro do assentamento.

Além das celebrações religiosas, também é organiza-
da uma festa conhecida por “festa social”, onde são 
realizadas apresentações de trio pé de serra, de qua-
drilhas juninas, capoeira, bandas de forró local como 
a banda Forró do Nosso Jeito, Grupo Tambores do 
Tempo, comercialização de bebidas e comidas típi-
cas, som eletrônico, entre outras, animando os mo-
radores do assentamento e das localidades vizinhas.

As celebrações podem despertar diferentes vivên-
cias e significados num grupo social. Luciene nos 
conta que a motivação principal para a realização da 
festividade se deu a partir da construção da capela, 
tendo em vista que não havia nem uma celebração 
no assentamento, apenas eram realizados os terços 
na casa de uma senhora chamada Dionísia.

CENAS DA FESTA DE SANTO ANTÔNIO. 
FOTO: SECOND/CONDE



119

São João Tradicional
Durante os 3 primeiros anos de gestão da professora Márcia Lucena, 
“o São João foi devolvido ao São João”, conforme se referiu o escritor 
e poeta Bráulio Tavares, em artigo veiculado nas redes sociais, sobre a 
estética musical, vigente nas festividades Juninas da contemporanei-
dade, que deram lugar à músicas de apelo da indústria cultural movida 
pelos interesses do capitalismo neoliberal.

Em Conde, elegemos uma programação voltada para o São João Tradi-
cional, com relevância e respeito às tradições do Forró e suas matrizes 
e toda a estética correspondente.As festividades juninas fazem parte da 
tradição do município e tem a perspectiva de promover, além da manu-
tenção da tradição, o entretenimento necessário para a população, tão 
carente de atividades culturais que proporcionem bem-estar; e ainda, 
pela necessidade de desenvolvimento de ações continuadas para a pro-
moção e incentivo à cultura, ao turismo e à economia criativa local.

A prefeitura municipal procurou realizar sempre a cada ano, uma pro-
gramação de palco, com inclusão dos grupos locais de forró e das 
culturas tradicionais, como o coco, a ciranda, os grupos folclóricos e 
parafolclóricos. Também realizou com os alunos das escolas públicas, 
pesquisa sobre os temas do São João Tradicional: os alunos da rede 
pesquisaram e apresentaram sobre culinária tradicional das festas Ju-
ninas, indumentárias, as danças e a música.

O São João de Conde desde 2017 aconteceu de forma descentralizada 
com programação no centro de Conde e comunidades, que tiveram 
fomento e apoio logístico da prefeitura.Esse ano de 2020, como todas 
as festividades, foram impedidas em respeito ás medidas sanitárias 
impostas pela pandemia causada pela COVID-19.

SÃO JOÃO CULTURAL 
DE CONDE. 
FOTO: SECOND/CONDE



120

Bens 
Culturais: 
formas 
de ex-
pressão.



121

“Gostaria de agradecer a todas as pessoas que estão 
contribuindo para o acontecimento do inventário cul-
tural aqui no Conde. Porque é uma oportunidade que 
é um marco para todos aqui no Conde. Porque desde 
sempre nos foi negado o direito de fato. Desde sem-
pre, desde as primeiras casas aqui do conde. Quando 
Conde era ‘aldeia mito’ jesuíta da Jacoca, em 1914,ini-
ciou o processo de negar, através do branco coloniza-
dor Jesuíta, de negar a nossa cultura, a nossa história. 
Agora imagine, mais de 400 anos, de história sendo 
negada dentro do Conde?(...)
A gente tem uma diversidade cultural muito grande. 
Então, cada grupo, cada espaço, cada ambiente deve 
ser respeitado a partir da sua diversidade, a partir da 
sua visão de mundo, da sua visão de universo, e é para 
isso que o inventário serve”.
— Juscelino Tabajara, fevereiro 2020



122

Ciranda da Alegria
Ciranda é uma forma de expressão de origem afro-
-indígena bastante presente na região Nordeste do 
Brasil, que envolve dança e música. Seus participan-
tes dançam em movimento circular, formando uma 
roda, que pode ser grande ou pequena dependendo 
do número de participantes e do espaço onde a ex-
pressão está sendo realizada, com movimentos que 
seguem o ritmo lento e repetitivo da zabumba, caixa 
e ganzá. Os participantes unem os braços e se mo-
vimentam em passos lentos, para frente e para trás. 
Dona Rosilda, mestra da Ciranda da Alegria, nos con-
ta que esta tradição faz parte da ancestralidade pre-
sente nos quilombos e assentamentos.

Rosilda nos contou que inicialmente foi formado 
um grupo de idosos na comunidade, que se reu-
niam para socializar, passar o tempo, pensar em 
melhorias para o assentamento. Ao sentirem a 
necessidade da prática de alguma atividade onde 
eles pudessem movimentar o corpo e explorar a 
criatividade da mente, decidiram, a partir de uma 
votação entre todos os integrantes, fundar um gru-
po de ciranda. Rosilda revela que a predileção pela 
ciranda se manifestou devido à presença de inte-
grantes oriundos de outras localidades, tais como 
Pernambuco e Gurugi, onde esta expressão cultu-
ral se torna mais presente, segundo Rosilda.

A partir deste momento, as reuniões dos idosos 
tornaram-se ainda mais alegres, agregando nesses 
encontros outros moradores do assentamento de 
diferentes faixas etárias que se sentiram atraídos 



123

pela ciranda, seja para dançar ou admirar.. A ciranda foi atingindo ou-
tras dimensões na comunidade, extrapolando as fronteiras do assen-
tamento Dona Antônia, proporcionando um intercâmbio com outros 
grupos de cultura e admiradores de outras localidades Isso possibili-
tou a participação do grupo em eventos de valorização da cultura po-
pular. Diante de tamanha felicidade, que a expressão cultural lhes pro-
porcionou, decidiram batizar o grupo por “Ciranda da Alegria”, tendo 
em vista que o objetivo principal era promover o bem-estar social de 
seus integrantes, destacando a alegria como fator fundamental.

As formas de expressão são aquelas referências culturais que des-
pertam, em seus detentores, um conjunto de valores e significados, 
podendo atingir diversas dimensões sociais, desde situações pre-
sentes no cotidiano, até celebrações que expressam a cosmovisão 
dessas pessoas. Para dona Rosilda e os demais integrantes, a ciranda 
significa a alegria, diversão e o ponto de encontro, dentro da comu-
nidade. O lazer é uma dimensão importante na vida das pessoas em 
sociedade e a forma como estes indivíduos selecionam seus momen-
tos de lazer também diz muito sobre este grupo social.

A ciranda começa com a entrada dos tocadores. Na sequência, for-
ma-se a roda em torno deles. A música de abertura inicia a brinca-
deira, seguida de outras músicas. As cirandeiras começam a movi-
mentar a roda, de mãos dadas com passos lentos e contínuos, com 
movimentos de vai e vem, marcando o passo no ritmo da zabumba, 
caixa e ganzá. Os movimentos da ciranda se assemelham aos movi-
mentos das ondas do mar, indo ao centro da roda e recuando, como 
o fluxo e refluxo do mar. A mestra da ciranda conduz a cantoria, pu-
xando as músicas, enquanto que as cirandeiras acompanham e can-
tam na sequência, um formato que se assemelha a um jogo de per-
gunta e respostas, onde a mestra faz a parte solo, e as cirandeiras 
acompanham, respondendo em coro, acompanhando o ritmo dos 
instrumentos. Da metade para o fim, é liberada a participação do 
público na roda, finalizando com a música de despedida.

AS CIRANDEIRAS E SEU ARCELINO. 
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI



124

Lapinha
A Lapinha é uma celebração que integra os fes-
tejos natalinos e simboliza a manjedoura em que 
Jesus nasceu o menino Jesus. Em Conde existem 
dois grupos, a Lapinha do Ipiranga e a Lapinha 
de Mituaçú. É uma expressão cultural popular 
brasileira, bastante presente na região Nordes-
te. Inspirada na tradição católica e relacionada 
aos festejos natalinos, celebra o nascimento do 
menino Jesus. A Lapinha tem seu início no últi-
mo sábado de setembro, encerrando um sábado 
antes do carnaval, com a “queima da lapinha”. A 
característica mais forte dessa expressão cultu-
ral, é a separação entre dois grupos de pastoras, 
vestidas de azul e vermelho, denominadas de 
cordão azul e encarnado.

Cada região do Nordeste possui particularidades e 
nuances, em virtude das influências locais. Uma ca-
racterística comum é que o grupo é formado ape-
nas por mulheres que dançam, encenam e entoam 
os cânticos populares, como o clássico que ficou 
marcado também nos carnavais: “Boa noite meus 
senhores todos/ Boa noite senhoras também/ So-
mos pastoras/ Pastorinhas belas/ Que alegremen-
te vamos à Belém”. Por outro lado, ressaltamos 
que os músicos instrumentistas que acompanham 
os cânticos podem ser homens.

Leninha (Irenilze Roberto da Paixão), que é uma das 
cantoras da Lapinha de Mituaçú, afirma que a for-
ma de expressão existe no quilombo há mais de 200 

anos. Os avós dela aprenderam com os mais velhos 
que também moravam na comunidade. A família Pai-
xão foi uma das precursoras da Lapinha em Mituaçú.

A expressão cultural é constituída por diversos ele-
mentos simbólicos. Destacamos as personagens 
que participam da dança: Mestra, Contramestra, 
Diana, Camponesa, Belo Anjo, Borboleta, o Pastor, 
o Velho e as Pastoras. Outro elemento importan-
te e que dá o nome da dança é a Lapinha. Lapa é 
uma cavidade em uma pedra, uma gruta. Segundo 
a tradição, foi em uma gruta que aconteceu o nas-
cimento de Jesus, na manjedoura.

A partir do dia 8 de dezembro, as pastoras deixam 
de usar o vestido azul e vermelho e passam a usar 
o vestido branco. Na véspera de natal (madrugada 
do dia 25 de dezembro) deitam o menino Jesus, 
depois da meia noite, até o dia 1 de janeiro, onde 
todas as pastoras voltam a dançar, às 5h da manhã, 
levantando o menino Jesus da manjedoura. Como 
foi dito, antes do carnaval acontece a queima da 
lapinha, finalizando a celebração.

A Lapinha é composta por 11 pastoras, os anjos 
(crianças pequenas de 3 a 6 anos), mestra (que 
comanda o cordão vermelho), contra-mestra (que 
comanda o cordão azul), Adriana, Libertina, Cam-
ponesa (com uma dança exclusiva dela), duas pas-
torinhas (que ficam atrás, uma do azul e outra do 
vermelho), cigana (dança dos dois lados).



125

CENAS DA LAPINHA, MITUAÇÚ.
FOTOS: THIAGO NOZI



126

Arte Tabajara
São formas de arte e artesanato produzidas pelo 
povo Tabajara, com sementes, penas, cerâmicas, 
entre outros. Juscelino Tabajara foi um dos pri-
meiros indígenas a produzirem obras de arte na 
Aldeia Gramame. A partir da reivindicação pela 
identidade indígena e seu reconhecimento, que 
passou a existir na comunidade entre 2005 e 
2006 em forma de luta frente ao Estado, alguns 
aspectos da cultura indígena se evidenciaram. 
Dentre eles temos o artesanato, que passou a ser 
praticado por vários indígenas. No entanto, ou-
tras formas de arte já eram feitas muito antes, na 
época da construção de João Pessoa. Os Tabaja-
ras fizeram parte de várias construções arquitetô-
nicas em João Pessoa e em Cabedelo. O contato 
com os Potiguaras também foi importante para o 
fortalecimento da arte, ajudando, por exemplo, a 
produzir a tinta que seria utilizada para a repre-
sentação de traços no corpo.

A arte Tabajara é muito importante porque serve 
como sustento financeiro. Além disso, é funda-
mental para o reconhecimento da identidade do 
povo Tabajara e de sua cultura, uma vez que cada 
arte carrega consigo a sua ancestralidade e a bus-
ca por reconhecimento étnico. As caricaturas es-

culpidas em coco seco ou em tronco de madeira, 
feitas por Juscelino, traz à tona uma reflexão sobre 
os processos de miscigenação do povo. Por exem-
plo, retrata-se esses indígenas atuais com traços 
que os diferem de nações indígenas de outras regi-
ões do país, tais como os amazônicos, evidencian-
do traços particulares do povo Tabajara.

A arte Tabajara carrega a identidade deste povo. 
Para eles, o principal papel desempenhado por 
esta prática não está direcionado ao valor monetá-
rio adquirido com a venda das peças, tais como os 
cocares, utensílios feitos em cerâmica, adereços 
com penas e sementes. Está, sim, no reconheci-
mento de sua arte e valorização da sua cosmologia. 
Os artistas se inspiram no seu cotidiano, observan-
do a natureza, retratando o comportamento dos 
animais ou expressando traços da sua identidade 
que desejam evidenciar.

É importante ressaltar que para o povo indígena 
Tabajara, a confecção desses objetos é essencial 
para o fortalecimento e reestruturação da iden-
tidade do próprio povo e de sua história. Quem 
aprende sobre a arte Tabajara também aprende 
sua história.

ARTE TABAJARA DA ALDEIA VITÓRIA.
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI



127



128

GRUPO BERIMBAU VIOLA.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



129

Capoeira
A capoeira é uma forma de expressão que tem sua tra-
dição fundada na cultura afro-brasileira. A sua origem 
está ligada à resistência cultural das populações afri-
canas trazidas como escravos para o Brasil colonial. 
Difundiu-se pelo mundo demonstrando a riqueza que 
o caldeirão cultural brasileiro é capaz de produzir.

“A capoeira em si é uma prática de luta, que foi 
criada no Brasil, não se sabe ao certo se foi na 
Bahia, Maranhão, Pernambuco ou Rio de Janeiro 
(lugares onde há maior concentração de negros 
no Brasil). Mas que surgiu como uma manifestação 
cultural dos negros escravizados, que viviam em 
senzalas, e muitas vezes nos quilombos”, nos rela-
tou Josinaldo, mais conhecido como Nego, contra-
mestre do Grupo Berimbau Viola.

A capoeira é forma de expressão de um povo! É can-
toria, dança, luta, trabalho, lazer, diversão, serieda-
de. Por meio das cantigas e ladainhas, por exemplo, 
que vemos os Mestres e Mestras transmitirem me-
mórias de resistência do passado e códigos de con-
duta moral para o presente. Na roda de capoeira 
também percebemos aquela oposição harmônica 
da cultura brasileira: a seriedade e a brincadeira. É 
jogo sério e lúdico. É lazer, mas é também trabalho.

A Roda de Capoeira, como forma de expressão e o 
ofício de mestre de Capoeira e saberes, são regis-
trados pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Ar-
tístico Nacional (IPHAN) como um bem imaterial do 
Brasil. Apesar de bem cultural registrado que reflete 

a identidade dos brasileiros, ela já foi bastante dis-
criminada, como pode ser percebido pela fala de 
Nego: “No Brasil, a capoeira já chegou a ser proi-
bida, sendo motivo de prisão para quem estivesse 
praticando a vadiagem ou malandragem. A prática 
da capoeira só deixou de ser crime e passou a ser 
liberada no período de Getúlio Vargas. Anterior a 
isso, a capoeira era praticada clandestinamente, 
nas casas de religião de matrizes africanas”.

No município de Conde, a capoeira começou a ser 
praticada em 1994, no Gurugi, sendo trazida para 
este território pelo instrutor Bita, na modalidade 
Regional. No ano de 1996, passou a ser praticada 
em Jacumã. Foi trazida pelo mestre Chico Viola 
(que na época ainda era instrutor), introduzindo a 
modalidade Angola no município. Em 1998, a capo-
eira regional deixou de ser praticada no Gurugi. Em 
2001, houve um projeto de capoeira para o Centro 
de Conde impulsionado por Ana, Lenita, Lucilene 
(vereadora do PT na época). Nele a capoeira na mo-
dalidade Angola ganhou visibilidade no município. 
Isso fortaleceu o envolvimento dos seus pratican-
tes, já iniciados em outras localidades, chegando a 
uma marca de mais de 300 iniciantes na capoeira.

Um dos grupos inventariados é o Grupo Berimbau 
Viola, com sede no Ademário Régis, que tem à frente 
Mestre Chico Viola, exemplo de agente cultural que 
vem transmitindo seus saberes para os participantes 
do Grupo e para a população de Conde, contribuin-
do para o fortalecimento dessa expressão cultural.



130

Hip Hop
O Hip Hop é um movimento cultural diverso, com-
posto por diferentes linguagens artísticas, tais como 
como o Break (dança), o Rap (estilo musical carac-
terístico) e o Grafite (inscrição em paredes). Até o 
momento, foram identificados dois grupos que com-
põem a cena cultural do Hip Hop no município, são 
eles: Grupo Conexão Style Dance, localizado no Lo-
teamento Carnaúbas e o Grupo de Rap Sinceridade 
na Veia, localizado no Assentamento Dona Antônia.

O grupo de dança Conexão Style Dance começou 
em 2013. Os integrantes contaram que se sentiram 
interessados através de vídeos que assistiram pela 
internet. A partir disso, tiveram grande apoio de al-
guns professores do Núcleo de Cultura. Participa-
ram de eventos com transmissão ao vivo realizados 
pela prefeitura. Fizeram apresentações nos distri-
tos vizinhos. Também levam a dança e a cultura hip 
hop gospel para as igrejas. Contudo, a necessida-
de de trabalhar, além de falta de investimentos, le-
vou à diminuição das apresentações por bastante 
tempo. Depois voltaram, e o período em que mais 
cresceu foi no ano de 2019, no qual chegaram a ter 
10 participantes envolvidos, que firmemente par-
ticipavam dos ensaios. Atualmente permanecem 
3. O grupo divulga suas apresentações pelas redes 
sociais, onde registram vídeos das danças. Relatam 
não conhecer nenhum outro grupo de breakdance 
na comunidade, mas conhecem grupos de Rap.

O grupo Sinceridade na Veia surgiu no dia 23 de 
janeiro de 2019, no Assentamento Dona Antônia, 

após perceberem que não existia nenhum grupo 
de Rap naquela região. O grupo é formado por Ma-
teus Vieira, Odielson de Araújo e Mateus Henrique. 
Eles pensaram em vários nomes para “batizar” o 
grupo, tais como “Poetas do Campo”, “No Topo”, 
mas o escolhido foi “Sinceridade na Veia”, porque 
queriam transmitir sinceridade e verdade nas mú-
sicas, retratando suas vivências cotidianas.

O grupo, em um ano de existência, produziu diver-
sas músicas, são elas: “Até o amanhã”, “Nessa es-
trada” e “Love song”, entre outras. As músicas são 
gravadas e produzidas sem o auxílio de ferramentas 
adequadas para a produção qualificada desse ma-
terial musical, contando com a criatividade e tuto-
riais no YouTube. Suas músicas são gravadas manu-
almente, com materiais presentes no cotidiano. A 
gravação da sua primeira música “Até o amanhã” 
foi realizada utilizando um cano de PVC, onde co-
locaram o microfone adaptado de um caixinha de 
som JBL. Usaram também caixas de ovo para fazer o 
isolamento acústico. No início, tentaram gravar em 
uma única linha de áudio na Base (melodia musical, 
batida onde são inseridas as letras de rap). Recen-
temente aprenderam, com tutoriais no YouTube, a 
gravar mais de uma linha, cada um com sua parte 
da música, para depois editar o vídeo. O grupo nos 
revelou que suas produções musicais são influen-
ciadas por vários nomes do rap nacional, tais como 
o grupo Racionais, Sabotage, Família RZO, entre 
outros nomes do rap internacional. Outra atividade 
produzida pelo grupo são as chamadas “Reações”, 
onde eles gravam um vídeo tecendo comentários 
sobre videoclipes de outros artistas de rap.



131

GRUPO SINCERIDADE NA VEIA.
FOTO: LUCAS PEREGRINO



132

Poesia Popular
Encontramos em Conde duas formas artística de 
uma lírica do povo. Poesia popular, as rimas são ex-
pressadas de forma improvisada a partir da literatura 
de cordel. A poesia improvisada é referenciada por 
suas batalhas, em que o artista cria seus poemas de 
acordo com as sugestões de temáticas do seu pú-
blico. Na literatura de cordel se encontra uma das 
maiores expressões literárias do Nordeste Brasileiro.

Dona Ivanilda de Mituaçú e Naílde Lopes, do Ade-
mário Régis, são as representantes da dessa lite-
ratura em Conde. A primeira já na adolescência 
adorava poesia, igual a sua mãe. Era muito comum 
na sua infância as pessoas comprarem os folhetos 
de cordel na Feira de Oitizeiro e lerem para a co-
munidade, principalmente à noite, como forma de 
entretenimento. A sua mãe, D. Severina, fazia essas 
leituras para ela.

Dona Ivanilda teve que largar os estudos muito 
cedo para poder trabalhar. Voltou para terminar 
os estudos depois de 40 anos fora da escola. Lá 
recebeu uma atividade, como da professora de 
português, fazer poesias. Começou a escrever os 
cordéis há pouco mais de um ano. Hoje, ela com 60 
anos de idade continua se dedicando a literatura 
popular. O primeiro cordel feito por ela conta um 
pouco da história de seu lugar no mundo: Mituaçú.

Nailde relatou que desde criança já se encantava 
com o cordel, pois sua mãe lia muitos cordéis em 
forma de canto e ela achava muito bonito. Então, 

DONA IVANILDA.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



133

desde muito jovem, Nailde começou a escrever e 
fazer suas poesias em forma de cordel, mas até en-
tão não divulgava para ninguém este saber. Nailde 
produziu um cordel em homenagem ao Shopping 
Rural denominado de “Doces Tambaba: cultura e 
poesia”. Ela destaca que é necessário que se desen-
volva primeiro o tema, uma estória ou uma situação 
vivida. Após isso, vem a inspiração. Ela ressalta a 
importância de tentar se posicionar no contexto do 
cordel que está sendo escrito. Para fazer poesias e 
cordéis é necessário ter o dom ou ser estimulada; e 
praticar bastante. Nailde também é conhecida pelo 
delicioso caldo de macaxeira que faz para vender e 
garantir seu sustento.

Como grande improvisador, encontramos no Cen-
tro de Conde o senhor Nelson Barbeiro. Ele tam-
bém é barbeiro e possui um box no Mercado do 
Conde. Conta que quando mais novo se inspirou 
nas músicas de Amazan para criar suas rimas. Ele 
tem bastante facilidade para se comunicar e as ex-
pressões poéticas permeiam sua apresentação. O 
artista não teve a oportunidade de concluir todo o 
estudo, parou de estudar aos 11 anos para ajudar o 
pai na lavoura. Hoje está estudando no Colégio João 
Ribeiro, o que vem ajudando a aprimorar a sua téc-
nica. Senhor Nelson nasceu em Pituaçú, mas com 
10 anos se mudou para o Ipiranga. Com a idade de 
12 anos, viu dois violeiros chegarem em Ipiranga. 
Nesse acontecimento ele mostrou seu talento e o 
violeiro gostou do que ouviu e desde então ele é co-
nhecido pelas poesias. Atualmente, muitas pessoas 
param ele na rua e pedem um verso.

NELSON BARBEIRO.
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI

NAÍLDE LOPES.
FOTO: NAÍLDE LOPES.



134

Coco de Roda
O Coco de Roda na Comunidade do Ipiranga em Con-
de é uma referência na região Nordeste. O Quilombo 
do Ipiranga está localizado entre o Vale do Rio Gurugi 
e o Rio Gramame. Em cada último sábado de todos 
os meses, a comunidade organiza uma animada festa 
de Coco de Roda. Pessoas de diversas localidades se 
reúnem. Entre eles, brincantes e simpatizantes fazem 
no Ipiranga uma grande festa da história, da cultura 
e da educação popular. Referenciando essa cultura 
viva, destacamos a Mestra Dona Lenita (1940 - 2015) e 
sua filha, Ana Lúcia do Nascimento, conhecida como 
a Mestra Ana do Coco.

O coco de roda denominado Novo Quilombo, além 
de grupo cultural, é uma associação que desenvolve 
atividades socioculturais a partir da educação e ex-
pressões artísticas na música, no artesanato, no tea-
tro, na literatura e na dança popular. Existe um forta-
lecimento identitário da comunidade através do Coco 
de Roda. Além disso, no seio da comunidade, além do 
pavilhão do coco, encontramos o museu quilombola.

A cultura do Coco de Roda se caracteriza como uma 
dança tradicional. Segundo a mestra Ana do Coco, 
“acredita-se que veio dos navios negreiros” quando 
muitos africanos vieram escravizados para o Brasil. 
No Quilombo Ipiranga, o coco de roda é brincado já 
há trinta anos na forma de grupo, mas também como 
expressão cultural. Ele tem a idade do referido qui-
lombo: 200 anos. É uma dança colorida, circular e 
símbolo de resistência. O grupo é composto por 25 
componentes, de crianças a partir de 10 anos até 

adultos e idosos, a exemplo de Dona Zefinha, com 80 
anos. Para Ana, o nome Novo Quilombo simboliza a 
miscigenação e as representações de várias etnias na 
formação do atual Quilombo do Ipiranga. Os instru-
mentos utilizados pelo grupo são: o bombo, a caixa e 
o ganzá tocados pelos mestres mais velhos da comu-
nidade. Segundo a mestra, mulheres e crianças têm 
sido iniciadas a tocar os instrumentos como reconfi-
guração deste novo quilombo e dinâmica da cultura. 
Como exemplo, podemos citar Ismael, um menino de 
10 anos já considerado mestre de coco por dançar, 
cantar e tocar no grupo. Considerando que, para Ana, 
mestre é aquele que já tem condições de ensinar e 
manter viva a cultura da referida expressão cultural. 
O coco tem dos significados e referências: a primeira, 
referente à sua história na colheita dos cocos na praia; 
e a segunda, refere-se também ao coco como cabeça. 
O uso da cabeça para o improviso das músicas.

A expressão cultural se manifesta através de um dan-
ça em roda, tendo em seu centros as disputas ou ba-
talhas entre os seus dançantes, denominadas de um-
bigadas. A tradição mensal da festa na comunidade, 
originou-se há 10 anos, através da necessidade de 
ensinar a dança e a brincadeira as crianças da comu-
nidade. O grupo, que se apresenta em vários lugares, 
resgata, a partir da festa do coco, a tradição dan-
çante, educativa e identitária dentro do Quilombo do 
Ipiranga. A festa recebe mensalmente uma média de 
400 pessoas. As letras das músicas de coco retrata 
o cotidiano, as dores e as alegrias das comunidades 
que representam a luta e a resistência do povo negro 
em um país marcado pela negação de direitos huma-
nos às comunidades tradicionais.



135

DANÇA E CANTORIA DO COCO DE RODA.
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI E SECOND/CONDE



136

Levante do Menino Jesus
O levante é uma das etapas da Celebração da Lapinha de 
Mituaçú. Primeira festa do ano, ela simboliza a renovação 
católica representada pela imagem do menino Jesus. Co-
memoração importante da comunidade, o levante é uma 
celebração religiosa que acontecia nos dois quilombos, Mi-
tuaçú e Gurugi. No momento permanece apenas em Mitu-
açú. A celebração é feita para agradecer ao menino Jesus o 
ano que passou e pedir as bênçãos para o novo que chegou. 
Por isso, é realizada sempre no dia 1 de Janeiro, às 5h da 
manhã, levantando o menino Jesus da manjedoura.

A imagem do menino Jesus pertence a uma determinada 
família e é repassada por herança ou doação. Atualmente 
pertence à família do falecido seu Marizon. A escultura é 
deitada na manjedoura no período natalino com um roupa 
de tecido da cor do ano litúrgico da religião católica. No 
primeiro dia do próximo ano, ela é posta de pé e se rea-
liza a troca de roupa, num ato simbólico de renovação. A 
celebração é feita com as pastoras da lapinha no Quintal 
Cultural ou na casa da família que possui o santo.

A celebração é feita só com mulheres, que cantam e dan-
çam os cânticos da Lapinha. A função dos homens é tocar 
os hinos e soltar fogos em local separado. Se for feita na 
casa da família, as mulheres ficam dentro da casa com o 
a imagem do menino Jesus e os homens ficam fora. Eles 
não se misturam durante a celebração. É entoado um 
cântico final. Uma pessoa fica responsável pelo levante do 
santo e a roupa do menino Jesus é trocada. O Santo per-
manece o ano inteiro com essa roupa que só será trocada 
na próxima celebração.



137

Forró
O forró como uma expressão cultural já é conhecida por seus ritmos 
musicais variados, as diversas danças e os seus instrumentos típicos. 
Apesar de percebermos as variações regionais e de estilo, há no for-
ró uma essência que é fácil de ser distinguida pelo brasileiro – e por 
que não pelo estrangeiro?

Ressaltamos, que no Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 
Nacional já existe um processo de patrimonialização das Matrizes 
do Forró desde 2011. O forró constitui-se como uma expressão que 
contribui para a construção da identidade nordestina e nacional, há 
mais de um século. Ele marca o ciclo anual junino e contribui sig-
nificativamente para as vivências coletivas das diversas regiões do 
Brasil. Em Conde não é diferente. As farinhadas e as famosas festas 
juninas sempre foram regadas ao forró raiz. Hoje três grupos de for-
ró se profissionalizaram no município: Forró Nosso Jeito, Boikarar e 
Forró Chibata.

O Forró Nosso Jeito teve suas origens no ano de 2013 quando amigos 
e familiares tiveram a ideia de formar um conjunto. Seu intuito era 
de preparar um repertório de músicas juninas que serviriam, então, 
para fazer o acompanhamento musical da quadrilha junina do Muni-
cípio de Conde: Quadrilha Girassol. Por reconhecimento de
terceiros, houve a proposta de fazer shows independentes e, assim, 
no dia 13 de Junho de 2013, deu-se início à formação do conjunto 
musical, que a partir de então, passou a chamar Forró do Nosso Jei-
to, Forró Chibata e Forró Boikarar. Nesta caminhada, houve mudan-
ças em sua formação e, por questões legais na mudança no nome, o 
conjunto é atualmente denominado “Forró Nosso Jeito”. 

BANDA FORRÓ NOSSO JEITO.
FOTOS: LUCAS PEREGRINO



138

Grupos Parafolclóricos
De acordo com a Carta do Folclore Brasileiro (1995) escrita pela Co-
missão Nacional de Folclore, os Grupos Parafolclóricos:

São assim chamados os grupos que apresentam folguedos 
e danças folclóricas, cujos integrantes, em sua maio-
ria, não são portadores das tradições representadas, 
se organizam formalmente, e aprendem as danças e os 
folguedos através do estudo regular, em alguns casos, 
exclusivamente bibliográfico e de modo não espontâneo.
(...)
Os grupos parafolclóricos constituem uma alternativa 
para a prática de ensino e para a divulgação das tradi-
ções folclóricas, tanto para fins educativos como para 
atendimento a eventos turísticos e culturais. (COMISSÃO 
NACIONAL DE FOLCLORE, 1995, p. 4)

Percebendo o potencial turístico e cultural de Conde, alguns agentes 
culturais da cidade resolveram se unir para trabalhar e atuar nesse 
campo, mesclando as tradições da localidade com danças, figurinos 
e músicas populares contemporâneas. Em Conde dois principais 
grupos parafolclóricos são conhecido, o Grupo Jacoca e o Grupo 
Fulô de Araçá. O primeiro foi desativado e o segundo continua o tra-
balho iniciado na cidade.

Grupo Fulô de Araçá – O objetivo do grupo é promover, por meio da 
dança, a cultura popular, com pesquisa e responsabilidade. Busca 
expressar o que os antepassados deixaram como riqueza e que fo-
ram esquecidas pela contemporaneidade.

APRESENTAÇÃO DO GRUPO DE FULÔ DE ARAÇÁ. 
FOTO: ACERVO FULÔ DE ARAÇÁ.



139

Artes Circenses
China, conhecido nas artes circenses como palha-
ço Figurinha, conta um pouco do significado do cir-
co para a sociedade. Segundo ele, nas décadas de 
70 e 80, o circo era melhor recebido nas cidades 
onde não havia televisão. Antes de chegarem, o se-
cretário do circo inspecionava a cidade e avaliava 
quantas “espinhas de peixe” (antenas de TV) exis-
tiam nos telhados das casas. Quando havia poucas 
antenas, os circenses já se animavam para levar as 
brincadeiras para o local, pois sabiam que seriam 
bem recebidos. Os espetáculos à noite eram di-
recionados aos adultos, mas durante o dia eles se 
apresentavam e apresentavam às crianças. Não ha-
via carro de som, portanto os palhaços passeavam 
pela cidade divulgando o circo. Quando a cidade 
não tinha carro motorizado para alugar, eles faziam 
um passeio no carro de boi com curtas apresenta-
ções, chamando as pessoas para o espetáculo.

Hoje em Conde vemos a atuação de algumas pes-
soas nas artes circenses, como os palhaços China 
e Michel, mas também de pessoas que aportaram 
mais recentemente como é o caso da Família Los 
Iranzi. 

PEDRO, VICKY, MANÚ, 
LUANA E JÚNIOR - 

FAMÍLIA LOS IRANZI 
NO ESPAÇO ESTAÇÃO 

ESPERANÇA, CARA-
PIBUS. FOTO: LUCAS 

PEREGRINO

PALHAÇO FIGURINHA, 
CHINA. FOTO: LUCAS 
PEREGRINO



140

Bens 
Culturais: 
pessoas 
de refe-
rência



141

“(...) Vocês já viram uma criança sem 
registro? O nosso registro é esse, que 
estamos construindo juntos agora. 
Eu estou muito feliz de está partici-
pando, junto com equipe lá em Mitu-
açú, apontando as pessoas que tem 
história na comunidade, como Maria 
Aparecida que está alí, e a gente tá 
fazendo esse trabalho muito bonito 
em todas as regiões. O nosso Conde 
é rico, em cultura, e essa riqueza, 
a gente tá construindo juntos com 
esse inventário cultural.”
— Marquinhos Mituaçú, fevereiro 2020



142

Luiza Bento dos Santos
Luiza Bento dos Santos, a matriarca da família, re-
lembra a luta pela conquista daquela terra e como 
aprendeu com sua filha Maria das Neves, famosa 
Nevinha, a acreditar na possibilidade de viver da 
gastronomia e da cultura tradicional no assenta-
mento. O maior destaque na história desta família 
é o lugar das mulheres. Todas as cinco filhas e as 
netas de Dona Luiza ostentam o orgulho da histó-
ria familiar e a crença no sonho de fazer daquele 
espaço um lugar de referência turística e cultural 
em nosso país. É um exemplo de empreendedora 
e de protagonismo feminino na sua família e na sua 
comunidade. Temos aqui o simbolismo da mulher 
negra que luta pela conquista de sua terra. Assen-
tada da Reforma Agrária. Trabalha no Shopping 
Rural, empreendimento familiar, na fabricação do 
doce. Saímos com a doçura e o empoderamento 
das palavras de Luiza Santos (60 anos), uma sábia 
que se esconde por trás de um caldeirão de do-
ces, mas que é a grande coluna daquela família de 
empreendedoras assentadas, simbolizando a força 
das mulheres de Conde.

FOTO: FERNANDO LUIZ



143

Dona Maria Parteira 
Maria José da Silva, parteira do Conde, como ela mesma se apresenta. 
Ela é Auxiliar em enfermagem e artesã para ocupar o tempo. É conhe-
cida e se identifica como parteira, pois passou muito tempo traba-
lhando como auxiliar de enfermagem em Conde, “pegando” muitos 
filhos e filhas da cidade. Mãe de sangue de 18 crianças, é nascida em 
São Miguel de Taipu (no Engenho Corredor), na Paraíba, chegou em 
Conde no ano de 1958. Destes 62 anos morando na cidade, trabalhou 
40 “pegando” crianças. Hoje está aposentada, mas afirma que está 
pronta caso alguém precise do seus serviços de parteira. Trabalhou 
30 anos no hospital maternidade de Marluce no Centro, onde hoje é 
a Policlínica. Depois, mais 10 anos no hospital de Arari (em Jacumã).

Ainda nova, saiu de São Miguel de Taipu e foi morar em Bayeux. Che-
gou no Conde em 1958 já casada, onde teve seus 18 filhos. Trabalhou 
primeiro como merendeira na cidade, como lavadeira de roupa na 
maternidade, depois como serviços gerais na mesma maternidade. 
Fez um treinamento de “mãe crecheira” e foi trabalhar na creche de 
Marluce (mesma dona do hospital maternidade de Conde). Passou 
um tempo trabalhando na cozinha do hospital, mas não durou muito.

O primeiro parto fez quando tinha apenas 20 anos. Foi em Mata da 
Chica (antigamente era mata). Ela estava grávida e acompanhava com 
uma amiga grávida, quando esta começou o trabalho. A parteira mais 
perto morava em Boa Vista (Maria Zumba) e não teve tempo de che-
gar. Segundo Dona Maria, ela pegou essa primeira criança que já veio 
com a placenta e fez todo o processo de amarrar o cordão e limpar o 
recém-nascido, que recebeu o nome de Maria da Penha. Foi a partir 
dessa experiência prática que depois de algumas décadas, quando 
fez o curso de técnica em enfermagem em João Pessoa, se interes-
sou pela área de parto e trabalhou os quarenta anos.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



144

Rosemir Pereira 
de Lacerda, Seu Burino 
Seu Burino nasceu em Caxitú. Tem 78 anos e teve 
dez filhos. O seu pai, Antônio Pereira de Lacer-
da, teve treze filhos. Conta que já viajou o Brasil 
inteiro quando era mais novo. Era muito ativo e 
aventureiro, mas a idade e debilidade da saúde 
deixou tudo mais parado. Disse que no seu tempo 
não tinha doutor. Os remédios eram matos, raízes 
de pau, chás e garrafadas. O pai saia no cavalo pra 
vender palha e ele ficava trabalhando na fazenda, 
cortando cana no engenho. Alega que muita coisa 
mudou na região. O que antes era só mata, agora 
é estrada. Por ser um dos moradores mais anti-
gos, conhece bastante a localidade e as atividades 
realizadas no passado. Hoje, depois de uma vida 
de muito trabalho para a subsistência, ele diz que 
a sua ocupação é fazer o que quer. Por isso, atu-
almente, ele se dedica ao trabalho com madeiras, 
prioritariamente, a produção de carroças.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



145

Maria das Neves 
Pereira, Nevinha
Dona Nevinha é uma empreendedora que admi-
nistra o Shopping Rural de Tambaba e produz os 
doces Tambaba. Conta que começou sua história 
exitosa de empreendedora com 50 reais empres-
tado embaixo de um pé de caju. Já viajou mui-
tos lugares no Brasil contato sua história como 
caso de sucesso do Sebrae. É um exemplo de 
empreendedora e de protagonismo feminino na 
sua família e na sua comunidade. É comerciante, 
empreendedora, palestrante e chefe de cozinha 
popular. Trabalha no Shopping Rural, empreendi-
mento familiar, como administradora. Toda a fa-
mília tem ela como referência e trabalha com ela. 
Dona Nevinha sonha em construir um cineclube 
na comunidade e reativar a casa de farinha, pois 
segundo ela, simboliza sua infância.

FOTO: FERNANDO LUIZ



146

Carlos Batista de Souza, 
Cacique Carlinhos, tam-
bém reconhecido pelo 
nome indígena Arapuã
Carlos Batista de Souza ou Cacique Carlinhos, 
como é conhecido, é a liderança Tabajara da Al-
deia Gramame. O termo “Cacique” é usado nas 
tradições ameríndias, para denominar o chefe de 
uma aldeia. É quem mobiliza a comunidade politi-
camente. Pessoa detentora de um grande conhe-
cimento sobre a história de seu povo, tais como 
os processos de perseguição e silenciamento do 
povo Tabajara no período de ocupação da terra. 
Ademais, domina os conhecimentos a respeito das 
matas, dos mangues, dos animais, das plantas que 
servem de matéria prima para a produção de re-
médios naturais e alimentação do seu povo.

Quando ele nasceu, o seu povo já havia perdido os 
35 mil hectares da concessão das sesmarias de Ja-
coca, que foram doadas aos Tabajaras em 1914. Ca-
cique Carlinhos nos relatou que quando seus ante-
passados perderam suas terras, eram obrigados a 
pagar a “Ticuca” para poder permanecer morando 
e plantando.

Até meados da década de 50, boa parte das famí-
lias Tabajaras viviam nas terras que eram denomi-
nadas por “Sítio dos Cabocos”, que corresponde 
a uma região que abrangia uma parte do território 
que hoje é o Gurugi, Dona Antônia, Mata da Chica. 

A família do Cacique Carlinhos foi uma das últimas 
a serem expulsas dessa localidade, passando a 
morar, desde essa época, em Gramame. Por volta 
dos anos de 2004 e 2005, a identidade Tabajara foi 
se fortalecendo, recebendo apoio do movimento 
indígena nacional e dos parentes Potiguaras (Li-
toral Norte), dando início às reivindicações para 
a demarcação de suas terras. Nesse período, re-
solveram construir uma oca em que pudessem se 
reunir, rezar o Toré, fazer suas preces para a mãe 
natureza 0e assim perpetuar suas tradições.

Por volta do ano de 2011-2012, com a venda do ter-
reno do João Gomes, onde até a década de 70 era 
conhecido como grande Mucatu, os Tabajaras de 
Gramame passaram 4 meses na luta com os assen-
tados para a reintegração da posse. Após alguns 
conflitos internos, houve uma separação do povo 
Tabajara em duas aldeias, Gramame e Vitória (em 
Mata da Chica). Em 2012, Carlos Batista de Souza é 
escolhido, por seu povo, para assumir o papel de 
Cacique da Aldeia Gramame.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



147



148

Rosilda Soares
Dona Rosilda é uma mulher que, desde seus doze anos de idade, partici-
pa ativamente das lutas pela terra no Conde. Quando adolescente, par-
ticipava principalmente das lutas no Gurugi, onde morava. Atualmente 
mora no assentamento Dona Antônia, onde também precisou conquis-
tar a terra. É uma pessoa de referência na comunidade também devido 
às diversas atividades que participou e participa, seja na igreja católica 
local, seja entre os agricultores ou relacionada à associação da comu-
nidade. Participa, ainda de atividades culturais locais, como o grupo de 
ciranda que fundou há dois anos, entre outras atividades.

Para ela, a luta pela terra nunca acaba. Sempre está engajada em di-
versas atividades e lutando para estimular o desenvolvimento da co-
munidade. Ela faz parte da história de Dona Antônia, principalmente 
na luta pela ocupação do local. Ela permanece como uma referência 
devido a suas várias participações nos diversos setores do assenta-
mento, incluindo a associação local.

Dona Rosilda viveu sua infância e juventude no quilombo do Gurugi. 
Iniciou seu trabalho como catequista da igreja católica. Participou 
de formações sobre a igreja e reuniu jovens, formando um grupo 
de oração chamado “Semente do Amor”, em Gurugi 2. Além disso, 
criou uma quadrilha junina para os jovens do grupo, a “Mocidade na 
Roça”. Na época, devido à dedicação de dona Rosilda e dos jovens, 
foi considerada a melhor quadrilha tradicional do Conde. Participava 
das festas da igreja, como a festa do padroeiro. Formou também um 
grupo de lapinha, que se apresentava em tal festa. Envolveu-se com 
futebol e se tornou madrinha do São Sebastião Futebol Clube, seu 
time favorito no município, ajudando a realizar festas e comemo-
rações na época. Também, juntamente aos agricultores, participou 
da fundação do PT no Conde. Em outro momento, os agricultores se 
reuniram, formando o Sindicato dos Trabalhadores Rurais do Conde, 
em que dona Rosilda foi secretária.



149

Desde os 12 anos, dona Rosilda acompanhou sua 
mãe na luta pela terra. No Gurugi, essa luta se fez 
ainda mais presente, visto que a região é marcada 
por diversas lutas pela terra ao longo dos anos. Aos 
16 anos, sua mãe arranjou um casamento com um 
rapaz mais velho. O casamento durou apenas um 
ano, visto que dona Rosilda fugiu do marido, mu-
dando-se para Brasília, onde conheceu uma família 
para quem trabalhou como empregada doméstica 
durante dois anos. Em Brasília, ela pôde estudar e 
também voltou a se envolver com a igreja católi-
ca da cidade, participando de um coral e tendo a 
oportunidade de cantar para o papa João Paulo II 
em sua última visita ao Brasil.

Após dois anos, frei Anastácio ficou sabendo onde 
dona Rosilda estava e mandou que ela voltasse ao 
Conde e a seu povo. Ao voltar, ela continuou na luta 
pela reforma agrária no Conde. Em certo momen-
to, foi vítima de uma chacina que quase a matou, 
deixando-a de cama por alguns meses, sem andar. 
Isso gerou sequelas até os dias atuais. Além disso, 
foi ameaçada de morte na época pelos capatazes 
e fazendeiros, dentre eles o ex-prefeito do Conde, 
Aluísio Régis, por denunciar irregularidades.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



150

João Honório de Brito
Na noite de São João, em 23 de junho de 1919 nascia 
na Fazenda das Antas, em Sapé, João Honório de 
Brito, um personagem que será registrado e eter-
nizado no Inventário Cultural de Conde. Essa refe-
rência Cultural do município, no próximo São João, 
completará 101 anos de uma vida cheia de luta, 
beleza, histórias para contar com muita lucidez e 
graça. Apesar de ter nascido nas Antas dos sonhos, 
como ele denomina, ele se autodeclara condense, 
inclusive nos documentos de identidade.

João Honório é uma referência na História do 
Conde. Nasceu em Sapé. Contudo, em seus docu-
mentos pessoais de registro tardio consta o Con-
de como lugar de origem, pois quando chegou em 
nossa cidade em 1942 segundo ele, não tinha do-
cumento algum. Nesse ano, João Honório foi mo-
rar na Praia de Tambaba, como caseiro, pescador, 
agricultor e vigilante na Fazenda de Samir Correia. 
Segundo ele, na década de 60, plantou um coquei-
ro anão em cima de uma das pedras da praia de 
Tambaba, hoje um símbolo da Área de Proteção 
Ambiental e da praia naturista de nosso município.

Em 1970, Sr. João Honório e a família mudaram-se 
da Praia de Tambaba para o distrito de Jacumã, 
também no Conde.

Depois da mudança plantou um roçadinho, trabalhou 
na limpeza urbana para prefeitura por 19 anos e de-
pois se aposentou compulsoriamente. 

Há aproximadamente 20 anos, final dos anos 90, co-
meçou a desenvolver artesanato com Cipó. Com 80 
anos, já aposentado, segundo ele, era necessário bus-
car algo para fazer; ele queria trabalhar; então, foi na 
mata apanhou uns cipós e iniciou um novo ofício com 
o artesanato, atividade que ele desenvolve até hoje. 
Com um trabalho delicado, caprichoso, ao mesmo 
tempo, rústico, com cipós, João Honório ainda co-
mercializa suas peças: luminárias, mandalas, balaios, 
cestas e objetos de decoração.

Encontramos o Sr. João Honório após um diálogo com 
os pescadores. Quando indagamos sobre uma refe-
rência no Conde, precisamente em Jacumã, um dos 
pescadores afirmou: Seu João Honório que tem mais 
de 90 anos! Ao chegarmos em sua residência, ele se 
encontrava na porta olhando o mundo e vendo a vida 
passar. Ainda de longe, ao procurarmos a casa, todos 
da vizinhança o referenciava. Achamos um exagero ele 
já ter mais de 90 anos, pois a aparência e diálogo jovial 
não condiz com a idade. Deste modo, tivemos um sus-
to ao descobrir que ele já é centenário.

O lugar que colocamos Sr João Honório no Inventário 
Cultural de Conde é o lugar do ofício de artesão, mas 
também é o lugar de uma pessoa de referência. O es-
paço de alguém que faz parte da história de Tamba-
ba, da história da Colônia dos pescadores, da história 
de Conde. É um sábio que tem muito a nos ensinar 
sobre a vida, sobre o tempo, sobre a possibilidade 
de recomeçar aos 80 anos, de ser economicamente 
ativo aos 100 anos, cumprindo os compromissos e 
prazos das encomendas no dia combinado.

FOTO: LUCAS PEREGRINO



151



152

Flaviano Ribeiro da Silva
Mestre Chico é mestre de capoeira. Para se tornar 
mestre, é necessário, no mínimo, 25 anos de parti-
cipação na capoeira e mestre Chico está prestes a 
completar 30. Para ele, a capoeira serve como cul-
tura, como lazer, como luta, como esporte, como 
jogo, como brincadeira. A capoeira tem diversos 
valores e é muito importante para a comunidade. 
Por isso, ele dedica muito de sua vida à capoeira.

Começou a praticar a capoeira em 1990, no bair-
ro de Novais, em João Pessoa. Foi formado como 
mestre de capoeira em 2008. Mestre Chico se for-
mou pelo Mestre Nelson, de Salvador. Para se tor-
nar mestre, é necessário viajar, participar de ofi-
cinas e cursos, de modo que possa aprender e ir 
passando conhecimentos.

Embora a capoeira no Conde não tenha mais tantos 
participantes quanto antes, Mestre Chico é mestre 
do grupo Berimbau Viola, que, atualmente, é o úni-
co do município. Ele incentiva que na roda sejam 
ensinados valores como respeito, humildade, sim-
plicidade e que sempre haja alegria, para que a ca-
poeira sirva não apenas como forma de resistência 
e luta, mas também como diversão para todos que 
participarem, seja homem ou mulher, seja adulto 
ou criança.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



153

Nelson da Silva Lima
Atualmente seu Nelson tem 47 anos. É natural de 
Pituaçú. Com 10 anos se mudou para Ipiranga. Sua 
mãe, Maria José, era lavadeira de roupa e dona 
de casa. Seu pai, Pedro Alves, cortador de lenha, 
machadeiro, lavrador e agricultor. Recorda que os 
pais sempre pescavam no rio Pituaçú e que sem-
pre foi amante da cultura da sua terra. Se inspirou 
artisticamente nas músicas do cantor Amazan. Aos 
12 anos conheceu dois violeiros que gostavam de 
improvisar as rimas e a partir disso ele passou a 
se aventurar na arte da poesia improvisada. Seu 
Nelson teve que parar de estudar para trabalhar. 
Com 14/15 anos descobriu o talento de barbeiro e 
tornou isso sua principal fonte de renda. Depois de 
31 anos, voltou a estudar no colégio João Ribeiro à 
noite. Agora está lendo e escrevendo melhor, con-
sequentemente os improvisos estão melhorando, 
graças à educação. Estuda para se aprofundar mais 
nos versos e nas expressões culturais e disse que 
tem vontade de escrever um livro para divulgar a 
cultura da cidade.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



154

Marcos Antônio de Sou-
za, mais conhecido como 
Marcos Mituaçú
Mestre Griô Quadrilheiro, Agente cultural e Coor-
denador do Quintal Cultural (Espaço Cultura em 
Mituaçú). Ele é difusor de tradições, nascido e cria-
do na comunidade, 53 anos, filho de pais pescado-
res e agricultores. Marcos trabalhou na roça e na 
pesca. Passou um período da juventude em João 
Pessoa, estudando, morando com tias e a irmã. Fez 
curso de administrador mecânico no SENAI. Nos fi-
nais de semana estava sempre em Mituaçú. Marcos 
conta que seus pais sempre se sacrificaram mui-
to para que os filhos estudassem. Hoje mora em 
Mituaçú, pai de três filhos e dois netos. Fala com 
bastante nostalgia sobre a época de seus mais ve-
lhos em que os rios eram limpos, fartos de peixes e 
todos viviam do que plantavam e pescavam. 

Sempre foi muito engajado com a cultura de Mitu-
açú, está há 40 anos se dedicando à área da cul-
tura. É, portanto, responsável pela organização de 
todas as festas que acontecem na comunidade.

É conhecido no mundo da quadrilha junina como 
Coronel Rabichola. Foi a quadrilha junina que o le-
vou a se interessar pela cultura, quando era criança. 
Começou a dançar na quadrilha Fazenda do Coro-

nel Buxo D’água, a quadrilha de um senhor chamado 
Seu Barbeiro. Aí de lá foi que trouxe a quadrilha para 
Mituaçú e passou seus conhecimentos para outras 
pessoas, que também estão passando a iniciativa 
adiante em outras comunidades.

Marcos dedica grande parte do seu tempo buscan-
do melhorias e realizando as atividades culturais 
da comunidade. Sempre se refere ao seu trabalho 
como um trabalho coletivo, pois para ele todas as 
conquistas e realizações que são feitas pela cultu-
ra em Conde são frutos de esforços conjuntos com 
a comunidade.

Para ele, nada funcionaria sem essa mobilização 
coletiva, da qual se orgulha bastante. “Por esse 
motivo é sempre a gente, nunca eu. É a gente ou 
nós. Tá entendendo? Porque desse jeito a gente vai 
longe, sozinho ninguém vai a lugar nenhum. Dan-
do as mãos ao outro, né? Todo mundo quer que a 
sua comunidade seja reconhecida, né? Que a sua 
comunidade seja até um diferencial, e que a gen-
te possa contribuir até com esse jeito de trabalhar 
pra outras comunidades.” (Marcos, 29 de Janeiro 
de 2020, 08’35’’).

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



155



156

Severino Salvino 
da Silva, Seu Biu
Seu Biu tem 82 anos e é o Pajé da Aldeia Gramame. 
O pajé tem conhecimento dos antepassados e da 
história de seu povo; de ervas medicinais, de rios, 
de nascentes e da região em que vivem como um 
todo. Severino nasceu em Mata Redonda. Desde 
sua infância, andava pela região pescando e ca-
çando. Os indígenas da Aldeia Gramame tiveram 
muitos problemas com disputa de terra durante 
sua história. Em Tambaba, lutaram bastante pela 
terra e pela reforma agrária. A polícia os expulsava, 
mas sempre voltavam para lutar e continuam até 
os dias atuais. O pajé e os indígenas moradores de 
Tambaba viveram seis despejos. Venceram e conti-
nuam no local até hoje. Toda a sua família é indíge-
na e viveu e morreu em Tambaba.

Ele acredita que se tornou Pajé devido a sua ida-
de e, portanto, seu acúmulo de conhecimentos. É 
Pajé há apenas dois anos. Aprendeu seu conheci-
mento sobre plantas com sua mãe, uma cabocla 
que trabalhava com agricultura. Esse conhecimen-
to também foi passado a seus filhos e eles passam 
aos seus netos. Dessa forma, conseguem manter a 
tradição.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



157

Seu Dedinho
José Pereira da Silva, mais conhecido como seu 
Dedinho, 67 anos. Garrafeiro/raizeiro, pescador e 
construtor de canoas de madeira. Natural de Santo 
Antônio, Santa Mônica, Rio Grande do Norte. Tra-
balhou por 10 anos na Compel, com atividade de 
reciclagem de papel e tratamento de água, no Rio 
Grande do Norte e em Fortaleza. Lá sofreu um aci-
dente que o deixou com uma deformidade na mão 
direita, assim ganhou o apelido de Dedinho. Traba-
lhou em usinas de Santa Rita, Santa Helena, Santa 
Maria, em Brejo de Areia, em Mamanguape (na Usi-
na Monte Alegre) e na Bahia. Conheceu outros tra-
balhadores que o trouxeram para Mituaçú. Um dos 
principais Portos do Rio Gramame, na Comunidade 
de Mituaçú, é chamado de Porto de Dedinho. Ele foi 
a pessoa responsável por dar um cuidado ao porto. 
Vez por outra faz a podagem da área, onde tem al-
guns barcos atracados. O Porto de Dedinho é tam-
bém um local de lazer para as pessoas da região e 
de fora, que muitas vezes deixam lixos. Ele ajuda a 
preservar a área, muitas vezes recolhendo o lixo.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



158

Ana Lúcia Rodrigues 
do Nascimento
Ana Rodrigues exerce um importante papel no Qui-
lombo do Ipiranga, sendo reconhecida pela comuni-
dade como uma pessoa de referência. Ana é Mestra 
de Coco de roda, artesã, presidente da associação 
das idosas, liderança comunitária, teimosa e sonha-
dora, como a mesma elencou. Ana Rodrigues nos re-
lata uma história de luta e superação, desde quando 
ainda estava no ventre de sua mãe, dona Lenita Lima 
do Nascimento. Aos 25 anos de idade, Lenita encarou 
a difícil situação de levar adiante uma gestação sozi-
nha, sem o apoio do genitor nem de sua família. Seu 
pai, seu José Inácio Rodrigues, a expulsou de casa ao 
saber que sua filha estava grávida.

Após o nascimento de Ana, seu José Inácio per-
mitiu que Lenita voltasse para casa no período do 
resguardo, mas que ela deveria doar a criança se 
quisesse permanecer morando em sua casa. No 
entanto, Lenita decidiu que não doaria sua filha. 
Porém, o tempo foi passando e seu José Inácio foi 
“amolecendo” e permitindo a permanência de sua 
filha e de sua neta na casa.

Ana nos conta que quando começou a falar, por 
volta dos 3 anos, ficava na porta de casa. Quan-
do seu avô saía para caçar ela dizia “bença vô, boa 
sorte, visse?”. Com o tempo, essa frase foi virando 
o amuleto de seu José Inácio, pois, segundo re-
latos da família, dava sorte e ele conseguia trazer 
comida para dentro de casa.



159

Partido dos Trabalhadores (PT) no Conde, sendo 
candidata por duas vezes. No entanto ela não con-
seguiu se eleger em nenhuma das vezes. Sua mãe, 
dona Lenita foi eleita vereadora pelo PT em Conde 
no ano 2000.

Ana nos conta que aprendeu a fazer coco desde 
criança com sua mãe, dona Lenita. observando os 
mais velhos cantar, como o mestre Luiz de Fran-
ça, mestre Zé Maria, mestre Zé Popô, mestra Jana 
Calista, entre tantos outros. Juntos, os mestres 
dos quilombos do Gurugi e Ipiranga já contabilizam 
cerca de 140 cocos. Em meados de 1990, Ana ini-
ciou o grupo de coco Novo Quilombo, que tinha 
por finalidade reacender a cultura do coco de roda 
que estava adormecida no quilombo. Além disso, 
exercia um importante papel sócio-educativo com 
as crianças e jovens da comunidade que partici-
pam do grupo. 

Nos últimos 10 anos, Ana vem organizando, jun-
tamente com o grupo Novo Quilombo, a Festa do 
Coco, sendo realizada no último sábado de cada 
mês no pavilhão do coco, atraindo vários brincan-
tes, simpatizantes e a comunidade que valoriza e 
reconhece a importância dessa expressão cultural 
para o fortalecimento da identidade quilombola.

Dona Lina Rodrigues, avó de Ana, era a única pro-
fessora da comunidade na época; Ela ensinou a Ana 
até seus 7 anos de idade, quando passou a estudar 
em João Pessoa, tendo em vista que na época ain-
da não existia escola na região. Preocupada com 
os estudos de Ana, sua avó decidiu que ela deveria 
passar um tempo com seu tio no Rio de Janeiro 
para estudar, vivendo dos 11 aos 18 anos longe da 
sua terra. Aos 16 anos começou a trabalhar numa 
fábrica de vinis no Rio de Janeiro. Aos 18 resolveu 
voltar para a Paraíba no período em que havia ini-
ciado a luta em Gurugi.

Em 1983, Ana foi convidada para ser professora do 
município. Em 1985 foi feita a primeira greve do 
município. Ana esteve presente com uma destaca-
da atuação, lutando por melhorias na condição de 
trabalho e reajuste salarial, que na época estava 
bem abaixo do valor de um salário mínimo. Após 
52 dias de greve, as trabalhadoras e os trabalhado-
res, conseguiram aumentar os seus salários, mas 
mesmo assim, não chegou a se igualar ao valor do 
salário mínimo vigente naquela época.

Ana trabalhou como secretária da pastoral da terra 
e sempre esteve muito atuante nas questões re-
ferentes a luta agrária. Fez parte da fundação do 

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



160

Mãe Gisélia
Gisélia Maria Ribeiro da Cunha. Nome religioso Doné Gisélia Dioni-
ra, ou Mãe Gisélia. Doné significa mãe, zeladora, mentora espiritual. 
Neta de uma cabocla, portanto, já possui uma ascendência indígena. 
Nasceu e cresceu no bairro do Roger em João Pessoa e desde jovem 
o ritmo do tambor sempre mexeu com a sua curiosidade.

Conheceu uma casa de santo no Município de Bayeux onde ficou mais 
de 30 anos acompanhando seus primeiros zeladores de santo. Recebeu 
o espírito de uma cabocla quando era adolescente, o que abriu seus 
caminhos para a vida religiosa. A partir daí, acompanhou a sua mãe de 
santo. Chegou o dia em que seu orixá pediu que ela se tornasse sacer-
dotisa e construísse uma casa de santo. Sua mãe de santo envelheceu e 
faleceu, ela então iniciou a casa de santo no Conde há 10 anos.

Na sua vida pessoal casou e teve três filhas. Na vida religiosa, possui 
dezenas de filhas e filhos de santo, alguns também filhos de sangue.

Conta que o papel de Mãe de Santo envolve muitos ofícios, como 
fazer apoio psicológico e cuidar de muitas pessoas, o que acaba afe-
tando muito sua própria vida física e mental, além das discrimina-
ções religiosas que sofre.

Para Mãe Gisélia, religião não se compra, não se vende, não é casa de 
negócio. O seu ofício, na sua opinião, é necessário para nos levar a en-
tender a amarmos uns aos outros. A palavra de Deus é pregada na sua 
religião e tem significado de incentivo à união. Quando ela faz uma reza 
pedindo o que é bom, faz o bem, ajuda a alguém que precisa. Segundo 
ela, isso é necessário para tornar o espírito mais leve. Isso se expressa 
no interesse pela manutenção da tradição e dos saberes.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



161

Seu Adalberto
Seu Adalberto é aposentado. Disse que a sua vida sempre foi em con-
tato com a natureza. Nos anos 70 entrou para o serviço público na 
Bica em João Pessoa. Lá teve contato com um professor da UFPB e 
trabalhou como seu auxiliar e orientando alunos. Contou que fre-
quentava o laboratório no período que trabalhou em canteiros de 
obras e tinha curiosidade em aprender sobre plantas. Trabalhou por 
mais de 40 anos com reciclagem e mais de 30 com plantas medici-
nais. O conhecimento da reciclagem o levou a construir a sua casa 
com garrafas PET. Começou a construir a casa com material reciclá-
vel em 2010 e só terminou em 2019. Teve muitas dificuldades neste 
processo de construção, pois tinha medo que sua casa não aguen-
tasse o peso do cimento. Hoje não faz mais reciclagem por causa das 
limitações de saúde. Vale ressaltar que a sua casa o coloca como uma 
referência. Quando o fomos procurar, caminhando pelas ruas do Lo-
teamento Carnaúbas, foi fácil encontrá-lo por causa da referência: 
“Seu Adalberto da Casa de Garrafas”. Só ao entrevistá-lo que ficamos 
sabendo do seu conhecimento das plantas medicinais.

Seu Adalberto se orgulha muito do seu conhecimento com as ervas e 
da construção da sua casa com objetos reciclados. Ele alega que tem 
muita vontade, se tivesse condições, de fazer um Centro de Pesquisa 
com o espaço que possui. Diz que no Conde não tem um centro de 
pesquisa, com engenheiros, para entender melhor sobre a região. “A 
ciência não se pega feito, tem que se encontrar” (S. Adalberto, 3 de 
Janeiro de 2020, 19’51’’). Comenta que tem vontade de participar de 
melhorias para a região, mas que tudo precisa de um projeto e de 
participação ativa dos moradores. Ressalta a importância do traba-
lho coletivo, da estabilidade e da troca de tarefas entre os membros. 
“Quem tem gente, tem estrutura. Tudo na vida é iniciativa. Você dê 
seus pulos pra ser feliz” (S. Adalberto, 3 de Janeiro de 2020, 29’38”).

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



162

Zé Piaba
Marival Suzano Mendes nasceu 
no Conde há 61 anos. É conheci-
do por Zé Piaba por causa do avô 
que se chamava Artur Piaba por 
pescar o peixe piaba. Quando o 
seu avô faleceu, a sua mãe ficou 
conhecida por Maria Piaba e ela 
também vendia o peixe. Após a 
sua morte, o “Piaba” passou para 
ele. Mora há 35 anos na casa que 
fica em frente ao campo de Car-
naúbas. É gari há 16 anos, mas há 
alguns anos que ele é o respon-
sável pela manutenção e admi-
nistração do campo de futebol 
do bairro dos bairros de Conde.

FOTO: LAÍS LUNA



163

Dona Marlene
Marlene Soares de Santos, 67 anos, chegou para 
pousar definitivamente em Pousada, bairro do Mu-
nicípio de Conde na sua adolescência. Casou, teve 
filhos e construiu toda uma história comunitária. 
Hoje, Dona Marlene tem uma bela horta medicinal 
em que produz uma diversidade de chás e garra-
fadas usados para tratamentos de diversos males 
corporais. Sua trajetória de trabalho com as ervas 
é reconhecida por toda a comunidade. Seus chás 
e infusões são considerados milagrosos. Uma ver-
dadeira alquimia. Sua especialidade é o suco de 
babosa, a tão conhecida aloe vera. Além disso, ela 
elabora garrafadas com suas receita particulares. 
Ela deseja repassar seus conhecimentos para ge-
rações futuras, pois reconhece na natureza a cura 
para doenças e para o bem estar comunitário.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



164

Dona Zefinha
Dona Josefa Maria dos Mártires, conhecida no quilombo do Ipiran-
ga por Dona Zefinha, agricultora, Mestra da Lapinha e uma senhora 
encantadora, que nos surpreende com sua doçura e simpatia. Devo-
ta de Santana e de São Sebastião, que por coincidência, nasceu no 
mesmo dia do santo, dia 20 de janeiro. Teve 11 filhos, mas apenas 5 
sobreviveram.

Dona Zefinha nos conta que quando começou a brincar a Lapinha ela 
tinha por volta de 6 a 7 anos. Nessa época, ela dançava com as pas-
torinhas da frente. Sua mãe era uma das cantoras e seu tio era quem 
organizava a Lapinha na época.

Nasceu em Prazeres, abaixo do Conde, no dia 20 de janeiro, dia de 
São Sebastião padroeiro do Gurugi. Quando tinha 17 anos de idade, 
trabalhou durante um ano em uma casa de família, em João Pessoa. 
Após esse trabalho, passou a ajudar sua família da agricultura e foi 
graças ao roçado que sustentou seus 5 filhos.

Dona Zefinha morou durante muitos anos no quilombo do Gurugi. 
Após se casar, passou a morar no Ipiranga onde reside até hoje. Per-
deu seu companheiro prematuramente em um acidente na estrada. 
Ele foi atropelado enquanto caminhavam em direção a João Pessoa.

Zefinha nos conta que a Lapinha representa a manjedoura do Menino 
Jesus e participou dos 7 aos 19 anos de idade, quando casou e não 
pôde mais participar como pastora. Atualmente ela participa da La-
pinha como mestra e cantora.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



165

Seu Zé do Balaio
José Maria Vicente da Cunha, 56 anos, mais co-
nhecido como Zé do Balaio. Morador de Mituaçú. 
É um mestre de saber, detentor de conhecimen-
to complexo que é composto por todas as etapas 
do modo de fazer utensílios e artesanato do cipó. 
Aprendeu com seu pai a produzir os balaios e ces-
tas, apenas observando e praticando. Desde os 
7 anos de idade acompanha o pai na colheita do 
cipó. Deu aula em oficinas voltadas para o incenti-
vo e transmissão dos seus saberes. Seus produtos 
estão à venda em mercados de Conde e João Pes-
soa. Eles carregam um significado de valorização 
da tradição e do saber ancestral. A matéria prima 
ele consegue na natureza, principalmente no man-
gue do rio Gramame. Aprendeu com os mais velhos 
que é a lua quem dita quando pode colher o ma-
terial, já que as fases interferem diretamente na 
qualidade da fibra vegetal.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



166

Josinaldo Rodrigues 
de Sena, Nego
Josinaldo Rodrigues de Sena nasceu no dia 5 de dezembro de 1982, justamente 
no período em que a comunidade do Gurugi entra em conflito pela terra, em 
que ocorreu a desapropriação agrária. Nos conta que este período da história 
foi bastante difícil, tendo em vista a conjuntura político-social existente no mu-
nicípio na época.

Nego nos conta que seu interesse pela cultura de seu povo se deu quando ele ain-
da era criança, ao observar o seu avô, o mestre de coco Chico Pinote, fazer letras 
de coco, tocando no tambor. Ficava encantado com aquele universo, marcando 
aí o seu primeiro envolvimento com as referências culturais do povo quilombola. 
Desde então, passou a se envolver em grupos culturais, trabalhando e fomentan-
do a cultura local, levando em consideração a sua importância para a comunidade 
e para a valorização da identidade quilombola e da história daquele lugar.

No ano de 1994 o grupo de capoeira regional Farol da Barra inicia ações 
educativas no Gurugi e em Jacumã, difundindo esta expressão cultural no 
município de Conde. Nesse movimento cultural, surge o grupo de jovens 
Renascer no Gurugi. O grupo objetivava manter viva a cultura local, bus-
cando sempre inserir elementos da identidade quilombola para que esta 
ganhasse reconhecimento e valorização.

Em 1998, o grupo Farol da Barra encerra suas atividades no município. Com 
isto as atividades relacionadas a capoeira ficam suspensas até a chegada do 
Mestre Chico no ano de 2000, colocando em prática a modalidade da capoeira 
de Angola nas localidades de Gurugi e Jacumã.

Nego também nos conta que foram realizadas peças de teatro que tinha 
por finalidade representar a luta do povo negro, a exemplo da peça “Navio 
Negreiro”, que buscava retratar a vinda dos africanos para o Brasil, para 
serem escravizados, contextualizando com a condição atual do povo negro.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



167

Nega da Vila
A Vila do Amanhecer foi se tor-
nando o que é hoje, graças a 
atuação da Nega da Vila e de 
outras mulheres que se uniram 
e mobilizaram para conquistar a 
sua moradia. Ela nos contou que 
quando chegaram nesta loca-
lidade, não havia ainda árvores 
frutíferas. Foram todas planta-
das por elas. A divisão dos ter-
renos também se deu mediante 
constantes reuniões coletivas, 
conduzidas por essas mulheres, 
nas quais a Nega ocupa um papel 
primordial. Por isso, ela ocupa 
um lugar de referência, na co-
munidade.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



168

José Maria da Silva, Seu Calango
Nascido em Pernambuco, no ano de 1940, seu Calango se mudou 
para o Conde aos 33 anos de idade. Quando chegou em Jacumã, a 
área onde passou a morar ainda era cercada por mata e era beira-
-mar. Os pescadores foram conduzidos, então, para morar perto de 
seu Calango, formando a atual rua onde vive.

Seu Calango, juntamente aos pescadores, começou a praticar um 
curral – formado por uma sala e um chiqueiro –, onde mantinham 
muitos peixes. Como simpatizou com o local e a atividade, decidiu 
permanecer. Ele aprendeu a pescar sozinho e, embora um grupo de 
pessoas não quisesse que ele continuasse na pescaria por acreditar 
que ele fosse exigente, seu Calango persistiu. Seu Calango já traba-
lhou como coveiro e pescador de rede de arrasta, até que se apo-
sentou. Todos os pescadores tinham apelidos e o seu se deu por sua 
magreza. Já que andava bastante, diziam que era parecido com um 
calango. Também ensinou a seus filhos a pescaria. Atualmente, um 
deles trabalha com a pesca e, o outro, com construção.

Seu Calango é conhecido principalmente por sua atividade como 
pescador na Vila dos Pescadores, em Jacumã, apesar de ter tido ou-
tros ofícios. Os resultados da pesca são vendidos a consumidores lo-
cais, na Colônia de Pescadores. Possui conhecimentos relacionados 
à pesca e ao trabalho em currais. Além de suas atividades rotineiras, 
participava da procissão de Jacumã, da Barqueata e da festa de São 
Pedro, feita na Colônia de Pescadores. Em sua família, há uma recei-
ta bastante praticada: a do peixe de coco.

FOTO: JESSYCA MARINS



169



170

Pedro Vieira da 
Silva, Seu Pedro
Seu Pedro é um agricultor morador de Mata da Chica, que trabalhou 
com agricultura familiar e ajudou a criar a igreja de São Benedito. 
Nascido em 17 de dezembro de 1932, em Pernambuco, seu Pedro 
passou sua infância até o início da vida adulta no município de Vi-
cência, onde se casou em 1964. Em 1971, mudou-se para Alhandra, na 
Paraíba. Após Alhandra, passou a morar no Conde, lugar em que vive 
há mais de 40 anos. Seu Pedro saiu de Pernambuco para encontrar 
uma condição de vida melhor para si, para sua esposa e para seus 
cinco filhos, visto que na cidade onde morava, trabalhava excessi-
vamente enquanto ganhava um salário baixíssimo. Ele procurava en-
contrar uma terra em que trabalhasse para si e não tivesse alguém 
que o explorasse.

Atualmente, tem doze filhos e, apesar de ser analfabeto, ensinou a 
cada um sobre agricultura. No Conde, após participar de uma reu-
nião, resolveu trabalhar com líderes religiosos, como com o frei 
Anastácio, frei Zé Mito, com o frei Zé Hermano, Dom José Maria Pi-
res, dentre outros integrantes da Comissão Pastoral da Terra.

As reuniões eram feitas para decidir quem poderia comprar as terras 
desocupadas pelo INCRA, porque os donos que não pagavam os impos-
tos relacionados à terra passavam a dever dinheiro. Então era comum 
que o INCRA realizasse leilões. O INCRA, então, uniu-se à igreja deci-
dindo que as três fazendas desapropriadas seriam vendidas aos traba-
lhadores. Assim, seu Pedro conseguiu um pedaço de 27,5 hectares de 
terra. A área desapropriada ficou conhecida como a Grande Mucatu, 
que continha 10224 hectares de terra, chegando a assentar 185 pessoas.

É importante pontuar que o nome de Mata da Chica se deu pelas três 
fazendas, a Fazenda Garapú, a fazenda Andreza e a Fazenda Mucatu. Na 



171

fazenda Mucatu, havia um pedaço de mata, que fi-
cou conhecido como Mata da Chica por ser perten-
cente a uma mulher chamada Chica. Pela qualidade 
de madeira da mata, as três fazendas buscavam lá 
madeira para realizar o trabalho de agricultura.

Quando chegou à Mata da Chica, seu Pedro per-
cebeu que o lugar não era preservado. Algumas 
pessoas se utilizavam da madeira do local de forma 
descuidada. Não havia estradas na área rural, ape-
nas muita mata, embora uma parte estivesse sendo 
devastada. Seu Pedro, então, começou um proces-
so de plantio na terra, de cuidados, mas a terra já 
estava infértil, devido à má utilização do solo. Por 
isso, precisava de cerca de três anos cuidando dela 
para torná-la produtiva. Ele tocava fogo nos entu-
lhos numa tentativa de limpá-la. Posteriormente, 
a área passou a ser fértil e, portanto, passou a ser 
de interesse de outros, que também queriam es-
paço para utilizá-la. Apenas após a visibilidade dos 
resultados, a prefeitura se interessou e permitiu 
financiamentos que ajudassem os agricultores.

Seu Pedro utilizou de financiamentos do banco. Em-
bora tenha pagado uma alta quantia de dinheiro, em 
1996, sua dívida permaneceu e ele não conseguiu fa-
zer outros empréstimos, porque o banco não con-
tabilizou seus pagamentos. Dessa forma, seu Pedro 
não conseguiu dinheiro para continuar investindo 
na agricultura e parou de trabalhar em sua terra. 
Depois disso, passou a fazer trabalhos no roçado 
com seus filhos. Atualmente, vive de aposentadoria.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



172

Luís Carlos Pereira da Silva
Luís Carlos nasceu em 16 de novembro de 1973, em Na-
tal (RN) e se mudou para a Paraíba ainda criança, 40 
anos atrás. Começou a trabalhar como técnico no time 
de futebol feminino em Mituaçú há um ano e cinco me-
ses; enquanto no Gurugi passou a atuar como técnico 
de futebol masculinohá 8 meses. Os times são parte de 
um mesmo projeto chamado de “A ponte preta”. O time 
de Mituaçú já existia antes de ter Luís como técnico, 
mas algumas jogadoras deixaram de participar devido 
à vida pessoal, uma vez que algumas começaram a na-
morar ou se casaram, o time parou de jogar.

Ele tinha a escolinha da Ponte Preta em Mituaçú. Beto, 
ex-jogador do Fluminense, procurou alguma escolinha 
de futebol no Conde quando encontrou a Ponte Preta. 
Conversando com Luís, soube que ainda faltavam bas-
tantes recursos e materiais. Com a ajuda de Marcos 
Vinícius, professor de educação física, achou outros 
voluntários que pudessem ajudar na escolinha. Assim, 
junto a quatro pessoas, Luís formou uma escolinha de 
times masculinos e amadores, “Futuros do Amanhã”. 
Nela, há também times masculinos de crianças jogan-
do. A escolinha conta com apoio da prefeitura e leva 
os jogadores a diversos campeonatos. Como houve 
uma nova procura, em que as jogadoras quiseram vol-
tar, o time voltou com Luís Carlos como técnico. 

Luis atua não apenas instruindo no jogo, mas insti-
gando valores como o respeito. Sua fonte de renda 
se dá por seu trabalho em uma escolinha da pre-
feitura, onde atua como inspetor. 

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



173

Laércio Bernadino 
da Silva, China
Laércio Bernardino da Silva, mais conhecido como 
China, é nascido em Goianinha, Rio Grande Nor-
te. Saiu de casa aos 12 anos de idade e se juntou a 
um circo mambembe, Circo Palácio do Riso, onde 
trabalhou por 26 anos como locutor, palhaço e ba-
terista. Hoje com 60 anos de idade, trabalha como 
vigilante concursado na Prefeitura de Conde, mas 
nunca deixou as atividades circenses. Até hoje, 
quando chamado, atua como palhaço, com muita 
alegria e descontração. 

China chegou no Conde na década de 1970 para se 
apresentar com o Circo Palácio do Riso em um dia 
de apresentação. O circo ficou montado ao lado 
do Ginásio do Centro. Nesse dia conheceu a sua 
futura esposa. Seguiu com o circo para Pedras de 
Fogo, mas depois de uns meses retornou para se 
casar com Maria José de Lima (in memoriam) em 
Conde, onde construiu sua família. Hoje, viúvo, ele 
tem orgulho de dizer que formou a sua família na 
cidade e que seus dois filhos também atuam na 
área cultural: Michel (palhaço) e Tardelys (músico).

FOTO: LUCAS PEREGRINO



174

Severino Pereira da 
Silva, Seu Manteiga
Seu Severino é um agricultor que lutou por muito tempo pela terra em Mu-
catu. Quando Mucatu foi desapropriada, ele foi morar em Mata da Chica, 
que, na época, ainda era repleta de mata, sem estradas, onde conseguiu 
um pedaço de terra e pôde fazer seu roçado. Atualmente, está aposentado.

Nascido em Volta Redonda, no município de Alhandra, seu Severino se 
mudou para Mucatu ainda criança. Na época, a “Mata da Chica”. como 
dito anteriormente, remete à antiga dona de um trecho da mata, chama-
da Francisca. Depois, passou a morar e trabalhar em João Gomes. Nesse 
período, começaram as disputas pela terra na região. Um coronel rico co-
meçou comprar grandes lotes de terra entre dois rios, o rio Gramame e o 
rio Goiana. Ao mesmo tempo, alguns usineiros queriam fazer plantações 
de cana-de-açúcar. Os pequenos agricultores não conseguiam ter espaço 
para plantar. Inclusive, chegaram a receber dinheiro para não plantar. Em 
meio aos conflitos de terra, um dos agricultores chegou a ser morto, “Zé 
da Jaca”. Após esse acontecimento, os outros agricultores procuraram a 
federação, a engenharia e procuraram Frei Anastácio, considerado uma 
grande figura na defesa da luta pela terra. Depois desse período de luta, os 
agricultores foram avisados que ganharam a terra para trabalhar. Ao sabe-
rem da notícia, fizeram uma grande festa, que tinha a presença de generais 
e do coronel Clodoaldo. Com a chegada do INCRA, a terra em Mucatu foi 
desapropriada e os agricultores puderam escolher outros pedaços para se 
instalar. A região de Mucatu, então, passou a fazer parte do Conde. Aí surgiu 
a oportunidade de trabalho para seu Severino, que, apesar de não querer, 
ganharia 70 cruzeiros, muito mais do que ganhava anteriormente. Quando 
chegou ao novo trabalho, a região era só mata. Aos poucos, foram se abrin-
do os caminhos e sendo construídos os roçados.

Então, chegou uma pessoa do INCRA perguntando se ele tinha dinheiro. 
Ofereceram a abertura de uma conta para realizar um empréstimo e Seu 



175

Severino aceitou. Fez o empréstimo e, posteriormente, 
pagou sua dívida. A terra em Mata da Chica passou 40 
anos desabitada, mas, com o assentamento, as pessoas 
passaram a plantar lavoura. Ressalta-se que, em Muca-
tu, muitos estavam desempregados antes da mudança 
para Mata da Chica. Houve muita luta pela terra, mas 
achavam ser muito difícil vencer, uma vez que a luta se 
dava contra donos de terra muito ricos. Apesar disso, 
os agricultores conquistaram suas terras com a presen-
ça do INCRA. A partir disso, cada um teve acesso à sua 
terra para trabalhar e as lutas foram cessadas.

Então, as pessoas conseguiram título de posse pro-
visório e, a partir do trabalho na terra, conseguiam 
um título definitivo. Seu Severino pagou pela terra, 
inicialmente, durante dois anos. Depois, com ape-
nas uma ida ao banco, conseguiu quitar as demais 
parcelas da terra, que durariam anteriormente 19 
anos. Algumas pessoas moradoras de Mata da Chi-
ca chegaram a vender suas terras, principalmente 
devido à dificuldade de pagar a terra. Assim, surgi-
ram algumas fazendas nesses locais, mas seu Seve-
rino nunca quis vendê-la. Ele mora há mais de 40 
anos na Mata da Chica. Apesar dessas vendas, com 
o passar dos anos, houve pouca mudança no local. 
Aqueles que permaneceram continuaram traba-
lhando. Nos anos 80, após a plantação do roçado, 
houve uma grande seca que prejudicou a planta-
ção de 18 mil pés de cará, deixando seu Severino 
com dívidas. Ao ficar sabendo de um fundo perdi-
do do governo, ele foi até o Banco do Nordeste. No 
entanto, havia um processo contra ele no Fórum. O 
oficial de justiça, então, mandou procurar um ad-
vogado para resolver o caso.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



176

Dona Rosa
Rosinete Nascimento da Cunha Rosene Ferreira, 
mais conhecida como Dona Rosa, é raizeira (co-
nhecedora de remédios feitos de plantas e ervas) e 
uma das moradoras mais antigas e conhecidas de 
Caxitú de Alto. O filho dela era presidente da Asso-
ciação de Moradores.

Nascida no município de Santa Rita, após o Rabo do 
Pavão (Trecho do Rio Gramame), em Serrota, localida-
de bem próxima da divisa com Conde. Antes de morar 
em Caxitú de Alto, vivia na Favela da Marcha que existia 
na BR 230, nas proximidades da Caixa D’Água da CA-
GEPA, logo após a subida da Cidade Viva.

Há 28 anos que mora em Caxitú. Quando chegou, 
vivia do que plantava (feijão, milho, macaxeira etc.), 
juntamente com seu marido, Seu Gago. Neste tempo, 
não existia distribuição de água. Quando precisavam, 
tinham que ir à cacimba que ficava próxima do rio 
para encher os baldes e levar para as residências.

Além de ser liderança conhecida, é esposa de Seu 
Gago, um dos responsáveis por administrar a caixa 
d’água, uma das principais referências de lugar para 
a comunidade, além da Igreja e da Escola Municipal.

É conhecedora de rezas e modos de fazer garra-
fadas e lambedores. Relaciona seu conhecimento 
sobre as ervas e plantas medicinais a sua fé. Faz 
Lambedor de jenipapo.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



177

Seu Ramos
Severino Ramos Firmino da Silva, 
conhecido por seu Ramos, é um 
agricultor, morador da Agrovila, 
em Gurugi II, bastante conhe-
cido na região pelo seu dom de 
curar algumas enfermidades e 
pelo seu conhecimento de ervas 
e plantas medicinais.

Seu Ramos nos conta que des-
de muito pequeno observava a 
sua avó a rezar e curar pessoas 
que sofriam com algumas do-
enças. Aos 7 anos de idade, seu 
Ramos disse para a sua avó que 
queria aprender a rezar. Ela lhe 
transmitiu alguns conhecimen-
tos sobre as plantas e ervas, mas 
o que lhe tornou rezador, foi seu 
dom, concedido por Deus. Sua 
avó também lhe ensinou a fazer 
remédios, tais como lambedor e 
garrafadas.

FOTO: LUCAS PEREGRINO



178

Dona Terezinha
D. Terezinha foi professora por 32 anos. Quando 
chegou em Conde, ensinava aos adultos durante à 
noite e às crianças durante o dia. Engajada com as 
atividades religiosas de Conde, trabalhou por bas-
tante tempo como voluntária em igrejas. Passou 5 
anos no loteamento Nossa Senhora das Neves, na 
escola Abelardo Alves, como catequista das crian-
ças de primeira comunhão, e depois como cate-
quista de jovens para crisma. Conta que ao chegar 
no Município, se encantou com a cultura, princi-
palmente as cirandas.

D. Terezinha gostaria que fosse desenvolvido maior 
incentivo ao estudo da cultura da cidade para as 
crianças de Conde, para que elas aprendam des-
de sempre a defender e a cuidar da cidade. É uma 
grande incentivadora das ações educacionais en-
volvendo a cultura local.

D. Terezinha passou a morar em Conde no ano de 
1972. Conhecedora da região e das pessoas que fa-
zem a cultura local, ela pôde nos relatar as mudan-
ças ocorridas na cidade desde a década 1970.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



179

Ednaldo Gonçalo, 
Cacique Ednaldo
Ednaldo Gonçalo nos conta que nasceu em Pitimbu, município 
de Conde e, aos 7 anos de idade, seu pai o levou para Maceió/ 
AL, para ser criado por outra família. Lá em Maceió, Ednaldo teve 
a oportunidade de estudar e de participar de um clube de fu-
tebol e tornar-se jogador profissional aos 19 anos de idade. No 
período em que estava atuando como jogador profissional, Ed-
naldo havia sido selecionado para dar início à sua carreira inter-
nacional. Antes de assinar o contrato milionário com um clube 
português, ele retorna para a Paraíba, para se despedir de seus 
familiares e encontra com o parente João Gringo, que lhe falou 
sobre toda a história de luta do povo Tabajara, no território de 
Conde. Sensibilizado com o reencontro com suas origens e com 
a história de seu povo, Ednaldo decide desistir da sua carreira 
internacional e retornar para a Paraíba em busca do reconhe-
cimento étnico do povo Tabajara e a retomada do território de 
seu povo, lutando pelo processo de demarcação de suas terras.

Os seus avós maternos são nascidos no Sítio dos Caboclos e seus 
avós paternos são nascidos no Acás de Alhandra. Vários docu-
mentos históricos comprovam essa memória ancestral de que o 
Sítio do Caboclos era o território tradicional dos Tabajaras.

Junho de 2006 representa um grande marco referencial na his-
tória do povo Tabajara, marcando a retomada do povo Tabajara 
do seu território. Desde o início do processo de retomada e a 
busca pelo reconhecimento étnico, o Ednaldo assumia a função 
de Cacique Geral dos Tabajaras, até que, em 2015, após uma ci-
são interna, o grupo acordou com a sua divisão em duas aldeias. 
Ednaldo assumiu a liderança da Aldeia Vitória e, o Cacique Car-
linhos, a liderança da Aldeia Gramame.

FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



180

Bens 
Culturais: 
saberes, 
ofícios e 
técnicas



181

“Está sendo muito rica essa experiên-
cia, de estar trabalhando junto com as 
colegas no inventário cultural de Conde. 
Sou nascida no Conde, sou quilombola e 
nunca, nesses meus 54 anos de vida, eu 
vi a valorização da nossa cultura como 
vem acontecendo agora. Pelo contrá-
rio, a gente tinha visto a desvalorização, 
o desrespeito, o desvalor, dos nossos 
quilombos e dos nossos povos indígenas 
e da negritude. Essa é uma riqueza mui-
to grande e esse momento que a gente 
tem que aproveitar e se inserir de corpo 
e alma dentro dele.”
— Leninha, Coletivo Raízes Negras



182

Modo de Fazer Pães 
e Massa de Raízes
A Associação Mulheres Negras do Campo do Gurugi 2 desenvolve 
uma atividade gastronômica produzindo massas a partir das raízes, 
tais como a macaxeira, batata doce e inhame. A partir desse saber, 
elas garantem parte de seu sustento. Dentre seus principais produ-
tos estão pães, pastéis, empadas e coxinhas.

O grupo teve início em 25 de julho de 2015, visando o aproveitamento 
da macaxeira, da batata doce e do inhame, com o acompanhamento 
e assistência técnica do INCRA. Começaram, então, algumas reuni-
ões, mesmo sem material e sem um espaço adequado. Cada parti-
cipante que recebia Bolsa Família doava 10 reais mensalmente para 
manter o grupo e comprar os utensílios. Alguns sorteios foram feitos 
para conseguir os utensílios necessários em uma cozinha. Em outu-
bro, conseguiram comprar o primeiro fogão e forno.

As mulheres se reuniam para produzir seus produtos na casa da mãe 
de Claudete, uma das integrantes da associação. Depois, ficaram 
sem uma cozinha, porque a mãe de Claudete saiu do grupo e pediu 
que sua cozinha fosse desocupada. Já em 2016, o esposo de uma 
integrante conseguiu uma cozinha e elas foram trabalhar lá, do outro 
lado do Gurugi, no Ipiranga. 

Ao longo do tempo foram juntando dinheiro e utensílios, sempre que 
possível, para a construção da cozinha. Passou a surgir, então, ajuda 
de projetos, como o Baobá – uma fundação que trabalha com apoio a 
quilombolas e negros; a Associação de Mulheres e o projeto Pequeno 
Davi, de João Pessoa, doaram vários utensílios.

As mulheres conseguiram, com o tempo, a construção da cozinha. 
Foi feito um empréstimo com o Baobá e vendiam seus produtos por-

PREPARO DE PÃES E MASSA NA ASSOCIAÇÃO DE 
MULHERES NEGRAS NO CAMPO. FOTOS: LEANDRO 
PELLIZZONI



183

ta-a-porta em Jacumã. Começaram vendendo a 
coxinha de macaxeira e empada. Depois vieram 
os pastéis e os pães. Atualmente, já conseguiram 
pagar a dívida ao Baobá, mas ainda estão pagando 
dívidas internas.

O grupo logo se tornou uma associação formaliza-
da, com estatuto e CNPJ. Elas não pretendem se 
tornar empresa, visto que teriam que pagar mais 
impostos e ter mais gastos que não estão em con-
dição financeira de arcar. As receitas foram cria-
das a partir da assistência técnica do INCRA. Uma 
mulher que trabalhava como assistente técnica in-
centivou uma das fundadoras do grupo se a formar 
esse grupo de mulheres. Como essa fundadora do 
grupo já participava da Comissão Pastoral da Ter-
ra e de outros grupos de mulheres, interessou-se 
bastante na ideia de criar um grupo de mulheres 
negras. Então, foi proposto que a assistente con-
seguisse juntar outras mulheres também interes-
sadas para formar tal grupo.

Quando o grupo se formou, ganhou uma despol-
padeira. Entretanto, ela só poderia funcionar em 
uma cozinha forrada e com cerâmica e grupo ainda 
não tinha uma cozinha. Então, a assistente técnica 
incentivou que as mulheres começassem a usar os 
produtos que já tinham – o inhame, a batata doce e 
a macaxeira – para criar os salgados, utilizando re-
ceitas dadas pelo INCRA. Com o tempo e a experi-
ência, as mulheres já modificaram e aperfeiçoaram 
a receita, a partir de testes, retirando e substituin-
do ingredientes.



184

Azeite de Batitutá
O azeite de Batibutá é um importante produto 
quilombola e indígena, que agrega propriedades 
medicinais, nutritivas e gastronômicas, além do 
seu importante valor cultural. Atualmente ele vem 
sendo produzido no quilombo do Ipiranga pela 
mestra Ana Rodrigues. No entanto, a mesma nos 
revelou que este azeite era produzido em toda a 
região do Gurugi 1 e 2, Ipiranga, Barra de Grama-
me e Aldeia Vitória.

A mestra nos conta não saber exatamente quan-
do e como iniciou a prática da extração do azeite 
de Batibutá, porque, até então, ninguém havia se 
interessado em contar e registrar essa história. O 
que se sabe é que esta prática tem uma forte rela-
ção com a construção cultural e da memória social 
dessas comunidades. Em toda casa quilombola en-
contrava-se uma garrafa desse azeite, devido seu 
grande valor nutritivo, medicinal e gastronômico.

Existem pouquíssimos relatos sobre como e por-
que iniciaram o uso desta semente para extrair o 
azeite. No entanto, sabe-se que seu uso se faz pre-
sente na cultura quilombola, como também na Na-
ção indígena Tabajara, há várias gerações, sendo 
usado para os mais diferentes fins.

O azeite de Batibutá é bastante nutritivo e, segun-
do a mestra Ana Rodrigues, era fonte de alimento 
para muitas famílias. Ana nos relatou que enquanto 
as mulheres iam pescar amoré, siri, caranguejo e 

marisco no mangue, as crianças e os jovens, que 
ficavam em casa esperando suas mães, para saciar 
a fome até a volta de suas mães com os peixes que 
seriam preparados no almoço, misturavam farinha 
de mandioca no azeite e tomavam com café.

O azeite também era utilizado para frituras, para a 
moqueca de peixe, para cozinhar o arroz.

Para além das suas qualidades gastronômicas e nu-
tritivas, o Batibutá também apresenta proprieda-
des medicinais riquíssimas. Excelente cicatrizante, 
é usado para reconstituir a pele com queimadu-
ras e eficaz no tratamento de úlceras. No entanto, 
apesar do seu importante valor cultural, a prática 
de extração do azeite do Batibutá vem sendo redu-
zida consideravelmente na região, devido à grande 
dificuldade de produção do mesmo. “É preciso ter 
muita força e coragem!”, conta Ana.

O azeite de Batibutá tem um valor imensurável 
para a comunidade. O seu potencial nutritivo, 
gastronômico e medicinal, agregado ao saber tra-
dicional de extração, garantiram um significado 
muito importante para a comunidade, ocupando 
um lugar bastante significativo na memória social 
deste território.



185

PREPARO DO AZEITE DE BATIBUTÁ. FRUTA TÍPICA 
DA REGIÃO. IPIRANGA. FOTOS: ANA RODRIGUES



186

Agricultura Orgânica
Trata-se de uma agricultura orgânica familiar, em que a plantação é 
feita de modo totalmente natural, sem venenos; com vermicidas na-
turais. Dessa forma, são produzidos produtos como macaxeira, mi-
lho, coentro, alface, etc., que são consumidos pela própria família de 
Baiano e são vendidos diretamente a consumidores em feiras.

Ernande, o Baiano, nasceu em Alagoas. Mudou-se para a Bahia e, há vinte 
anos, mora no Conde (PB). Seus pais eram agricultores e ele também tem 
trabalhado com a agricultura orgânica por sua vida inteira. Na época de 
seus pais, quase não se utilizava herbicidas. Os vermicidas só se populari-
zaram nos últimos 15 anos. Seu pai chegou a utilizar de herbicidas por um 
breve momento, mas desistiu. Desde então, o processo tem sido natural.

Para Baiano, a utilização dos venenos em massa tem ocorrido devido à acele-
ração da produção, que permite que os agricultores vendam mais e ganhem 
mais dinheiro, visto que a produção orgânica é mais lenta e mais trabalhosa.

Apesar disso, ele escolheu continuar com a agricultura orgânica, pois 
acredita que a produção com veneno pode ser bastante prejudicial 
à saúde e os únicos vermicidas utilizados são naturais. Ernande e sua 
família sempre viveram da agricultura. Eles a utilizam tanto para con-
sumo próprio, quanto como forma de trabalho: criando gado, plan-
tando e vendendo seus produtos.

Baiano trabalha da forma atual com a agricultura no Conde há cerca 
de 15 anos, mas já está familiarizado, por meio do contato com a agri-
cultura praticada por sua família a vida inteira. Antes disso, morou no 
loteamento do Conde por 6 anos e também trabalhou com agricultu-
ra, de maneira natural. Tem participação em feiras orgânicas, o que 
lhe rendeu certificado. Na feira orgânica de Jacumã, promovida pela 
Prefeitura de Conde, participa entregando cestas.

AGRICULTURA ORGÂNICA EM CONDE. 
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI



187

Conhecimentos sobre 
Plantas Medicinais
As práticas relacionadas a esses saberes estão em todo território 
do município. É muito comum nas comunidades as pessoas receitar 
chás, banhos, e outros tratamentos para curar enfermidades.

Quando os saberes foram identificados, percebemos que dizem res-
peito a conhecimentos passados dos mais velhos – que costumam 
possuir um conhecimento mais amplos dessas técnicas – para os 
mais novos. Por outro lado, Sr. Adalberto, um dos raizeiros, diz que 
aprendeu sozinho e/ou com Deus a fazer os chás.

Nas comunidades rurais – maior parte do município do Conde – o 
conhecimento das plantas medicinais é bastante comum. A tradição 
de chás e remédios caseiros é passada de geração em geração, mas 
não de forma sistemática. Por isso, é comum que todos saibam al-
guma forma de remédio caseiro ou identificar algumas plantas. Con-
tudo, o conhecimento mais amplo e profundo é detido por poucos, 
como nossos interlocutores. Alguns destes dizem não guardar ou es-
conder seu conhecimento, mas falam da falta de interesse dos mais 
novos em aprendê-lo.

Ao conversarmos com os detentores dos saberes, a maior parte de-
les se dispôs a nos contar os nomes das plantas e para que serviria 
cada uma delas. Apenas Dona Rosa revelou que tem um remédio que 
ela faz de plantas que ela não pode revelar. O remédio serve para 
curar o cansaço (asma). Se a pessoa curada pelo remédio souber o 
que contêm no remédio, sentirá a doença voltar.

A cura pelas plantas é constantemente relacionada à fé em Deus, de 
quem cura e/ou de quem é curado.

DONA MARIA APARECIDA. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI

NINHA. 
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI



188

Seu Adalberto nos contou que ficaria muito feliz se os 
jovens se interessassem e adquirirem esse conheci-
mento da mata, dos mais velhos, dos saberes natu-
rais. Enquanto mostrava suas ervas falou: “A natureza 
é um conhecimento. Isso aqui é uma sala de aula!” (S. 
Adalberto, 3 de Janeiro de 2020, 39’00’’).

As pessoas que detêm os saberes das plantas são 
consideradas pessoas de referência pela comuni-
dade, em decorrência da autoridade no assunto, 
seu tempo na comunidade e sua idade.

Existem diversas pessoas que detêm o saber, jovens e 
idosos. Os mais velhos que possuem o conhecimento 
mais consolidado. Destacamos quatro pessoas que fo-
ram referenciadas pelas pessoas da comunidade: Dona 
Nenê (Pousada), D. Maria Parecida (Mituaçú), Sr. Adal-
berto (Carnaúbas), Dona Rosa (Caxitú de Alto) e José 
Pereira da Silva conhecido com Seu Dedinho (Mituaçú).

Algumas pessoas que detêm o saber das plantas me-
dicinais fizeram questão de mencionar a sua fé. Foi 
o caso de Dona Rosa que ressaltou que para curar 
as pessoas com os remédios naturais deve sempre 
existir a fé de quem prepara e a fé de quem recebe. 
Podemos perceber uma forte relação entre esse 
tipo de conhecimento e o saber das rezadeiras.

Dona Rosa recitou uma reza comum entre as rezadeiras: 
“Porta aberta virada pra o mar, espinhela caída pra o 
teu lugar” (D. Rosa, 28 de fevereiro de 2020, 16’57”).

“R: Tem que ter fé em Deus, tudo que a gente faz 
tem que ter a fé em Deus. Quem cura não é o remé-
dio não, é a fé que a gente tem.

L: É a fé da senhora ou é a fé de quem toma?

R: É a fé de quem faz. Não é de quem toma, é de 
quem faz. Eu só faço aqueles negócios com fé em 
Deus.” (D. Rosa, 28 de fevereiro de 2020, 16’57”).

Dona Marlene se identifica como praticante da 
igreja católica. Seu Adalberto diz que seu conhe-
cimento vem todo de Deus. Dona Rosa foi a única 
que destacou que nenhuma de suas filhas e netas 
querem aprender, mas vez ou outra, quando elas 
estão adoentadas, já sabem a que planta recorrer. 
Quando não sabem pedem ajuda a avó. Seu Adal-
berto falou que não ensina para ninguém. Dona 
Marlene não mencionou se já ensinou. Seu Dedi-
nho diz que aprendeu com os antigos.

SEU DEDINHO. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI



189

Saberes das Rezas 
e Benzeções
As Rezas são alternativas de Curas, facilmente en-
contradas em Zonas Rurais, onde o acesso a hospi-
tais e práticas convencionais de cura são limitados. 
Deste modo, é bastante comum que seus moradores 
acionem os rezadores para a cura de enfermidades. 
Essa sabedoria popular está diretamente relacio-
nada à influência cultural afro-indígena no territó-
rio, detentores desses conhecimentos sobre rezas 
e plantas. Além deste conhecimento, os rezadores 
destacam a importância do dom, que segundo suas 
narrativas, é um dom divino, concedido por Deus, 
onde essas pessoas atuam enquanto mediadoras. 
Para elas, quem cura é a força suprema.

O Inventário Cultural de Conde entrevistou, nes-
ta primeira etapa, 3 rezadores: Dona Maria Fon-
tes, Dona Zefinha e seu Ramos. Nas localidades do 
Gurugi e Assentamento Dona Antônia.

Dona Maria Fontes realizou sua primeira cura, aos 
30 anos, mediante a reza em seu marido. Quando 
morava em Seridó, ele ficou doente e ela rezou pela 
primeira vez a Nossa Senhora, para que ele não mor-
resse. Na terceira vez rezando, ela sentiu que devia 
rezar nele. Então, dona Maria rezou um “Pai Nosso”, 
duas “Ave Marias”, um “Salve, Rainha” e ofereceu 
a Nossa Senhora. Dez minutos depois, ele já esta-
va melhor. Então, algum tempo depois, ela saiu de 
casa, ficou de joelhos na terra e agradeceu a Nossa 

DONA MARIA E DONA ZEFINHA. 
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI



190

Senhora. Apesar de pedir para Expedito, seu mari-
do, não contar para ninguém sobre a cura, ele aca-
bou comentando com seu compadre sobre o poder 
da cura da reza de sua esposa. Após isso, Três dias 
depois, o compadre voltou pedindo que ela rezasse 
nele e o curasse. Deste momento em diante, dona 
Maria passou a ser acionada sempre que alguém pre-
cisava. Para dona Maria, rezar com o intuito da cura é 
sua maior riqueza, porque ela está servindo a Deus e 
ajudando a quem possa precisar.

Dona Zefinha aprendeu a rezar com sua avó, dona 
Teca, quando tinha 10 anos. Um menino com uma do-
ença que causava feridas chegou a reza de sua avó e 
ela acabou rezando em seu lugar e percebeu que deu 
certo. Desde então, as orações sempre deram certo. 
Dona Zefinha pega um ramo e vai rezar: “Na tua fé, na 
tua formosura, na tua gordura, no teu comer, sai da 
carne, sai dos nervos, pela frente, por trás, onde foi 
botado na carne”. Em seguida, tem o Pai Nosso, a Ave 
Maria, o Glória ao Pai, Chagas do Nosso Senhor Jesus 
Cristo. No processo de orações, dona Zefinha coloca 
água benta no ramo, segundo ela, geralmente costu-
ma usar a planta chamada vassourinha.

Severino Ramos Firmino da Silva, conhecido por seu 
Ramos, é um agricultor, morador da Agrovila, em Gurugi 
II, bastante conhecido na região pelo seu dom de curar 
algumas enfermidades e pelo seu conhecimento de 
ervas e plantas medicinais. Seu Ramos nos conta que 
desde muito pequeno observava a sua avó rezar e curar 
pessoas que sofriam com algumas doenças. Aos 7 anos 
de idade, ele disse para a sua avó que queria aprender a 
rezar. Ela lhe transmitiu alguns conhecimentos sobre as 
plantas e ervas, mas o que lhe tornou um rezador foi seu 
dom, concedido por Deus. Sua avó também lhe ensinou 
a fazer remédios, tais como lambedor e garrafadas.

O dom da cura e o saber das rezas é bastante res-
peitado nessa região. Tem um importante significado 
social, pois, este conhecimento popular tradicional 
traz um grande benefício para a comunidade. Salva 
muitas pessoas de suas enfermidades, retirando-
-lhes a dor e o sofrimento. No entanto, para que o 
dom da reza, aliado ao conhecimento das plantas 
medicinais, seja eficaz, é necessário, primordialmen-
te, que se tenha fé no processo.

DONA MARIA E DONA ZEFINHA. 
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI



191

Modo Artesanal 
de fazer Farinha 
de Mandioca
Técnica tradicional em todo Nordeste, a transfor-
mação de raízes de mandioca em farinha é realizada 
em pequenas unidades artesanais conhecidas como 
casas de farinha, com a utilização de equipamentos 
de moagem e mão de obra familiar ou de colabora-
dores locais. A produção de farinha de mandioca se 
destina a alimentos derivados como beiju, tapioca, 
goma, e cuscuz de mandioca mole.

É uma tradição de cultura alimentar dos povos tra-
dicionais, preservada por gerações. Além, disso o 
cultivo e manipulação destas raízes tem a capaci-
dade de movimentar diversas dimensões da cultu-
ra, como o trabalho coletivo, a economia, e a so-
ciabilidade entre os envolvidos.

A casa de farinha é composta de sistema de rala-
ção, prensagem e forno. Depois da colheita da raiz, 
a mandioca é levada para a casa de farinha, onde é 
descascada, raspada e lavada. Em seguida, é tritu-
rada em um moedor elétrico. A mandioca ralada vai 
caindo em um cocho, sendo depois prensada para 
retirar um líquido venenoso chamado manipueira, 
que é resultante da fermentação, além de prover 
o enxugamento da massa. Depois de peneirada e 
torrada, a farinha está pronta para o consumo.

COLOCANDO A FARINHA PARA TORRAR. PREPARANDO BEIJÚ. 
FOTOS: LUCAS PEREGRINO



192

Modo de 
fazer Canoa
Consiste no ofício da constru-
ção de canoas de madeira a 
partir de materiais presentes no 
Mangue. Seu Dedinho é cons-
trutor de canoas há cerca de 30 
anos. Recorda que sua primei-
ra criação foi feita em Mituaçú. 
Constrói canoas nos mais varia-
dos tamanhos.

Foi aprendendo por conta pró-
pria, observando as práticas de 
familiares e conhecidos pesca-
dores. A partir disso, foi usan-
do sua criatividade. Começou 
usando raízes de panã (fruto 
também conhecido como pi-
nha). Contou que às vezes não 
precisa nem colocar prego nos 
barcos, apenas madeiras e raí-
zes são suficientes.

FAZENDO A CANOA DE MADEIRA. 
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI 



193

Modo de fazer Utensílios 
de Artesanato de Cipó
O município de Conde é marcado por uma diversidade de artesa-
nato representativo da Cultura Popular. É uma atividade laboral e 
que busca sobrevivência e resultados econômicos, sendo uma das 
atividades que mais oferecem oportunidade de geração de renda. 
Para muito além do aspecto econômico, o artesanato representa 
expressões culturais, referências de heranças ancestrais e símbolos 
do seus povo, seja aqueles que vivem próximo da mata ou da praia. 
São objetos feitos de cipós, fios, escamas de peixes, tecidos, couro, 
pedras, palha, estopa e materiais reciclados, como a produção de 
biojóias, móveis, utensílios domésticos, chapéus, roupas, mandalas, 
objetos de decoração em todo território de Conde. 

O saberes associados à produção de utensílios e artefatos a partir do 
cipó dizem respeito às técnicas utilizadas pelos detentores na pro-
dução manual dos bens e na colheita da matéria prima. Os princi-
pais produtos são de dois tipos: utensílios e artesanato. Os utensílios 
são: balaios, cestos, instrumentos de pescas (covo), caçuá (espécie 
de cesto que é colocado no lombo do animal – cavalo ou jumento), 
peneira, baú. Os artesanatos variam por artesão, mas o mais comum 
é o filtro do sonhos, que utiliza o cipó e linha.

Se você já visitou a Praia de Coqueirinho no Litoral condense, já pas-
sou em frente ao ateliê ou Seu João Honório (Jacumã), Seu Elias do 
Cipó (Coqueirinho), Zau do Cipó (Coqueirinho), Seu Pita (Carapibus) 
e Seu Zé do Balaio (Mituaçú) são artesãos proeminentes no Conde.

Temos, em Coqueirinho, a oficina de trabalho do casal Elias Ferreira da 
Silva (Elias do Cipó) e Célia Martins. O casal, de forma colaborativa, pro-
duz artesanatos tradicionais com cipó e fios. Elias, além de suas habi-
lidades artesanais com cipós que colhe na mata, é pescador. Inclusive, 

ZÉ DO BALAIO. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI 



194

foi ele quem referenciou as entrevistas com pesca-
dores de Conde. Célia Martins, por meio da produ-
ção do artesanato familiar, encontra meios financei-
ros de custear um curso de Psicologia em um centro 
universitário em João Pessoa. Para ela, o artesanato 
é muito mais do que um meio econômico. Ela une o 
seu trabalho artesanal com a construção teórica da 
psicologia e acredita, inclusive, que essas duas ati-
vidades caminharão juntas no futuro. O artesanato 
é uma herança dos antepassados da futura psicólo-
ga. O casal de artesãos percebem com muito orgu-
lho sua origem tradicional indígena e quilombola e 
apresentou com ânimo suas peças artesanais, entre 
elas: objetos de decoração e utensílios domésticos, 
a exemplo de mandalas, balaio, móveis e uma diver-
sidade de objetos representativos como sol, amule-
tos religiosos feitos com muito esmero, delicadeza e 
dedicação.

Estão envolvidas nessa prática técnicas de colheita 
da matéria (conhecimentos das plantas e da eco-
logia) e técnicas de produção (cada produto tem 
uma matéria prima diferente e uma forma de co-
meçar e de dar acabamento diferente).

O trabalho manual feito a partir do cipó já era uti-
lizado pelos indígenas que retiravam da fauna local 
(mata atlântica, mangue, tabuleiro e cerrado) as 
matérias primas para a produção de utensílios de 
trabalho, caça, pesca, utilização doméstica, etc.

Os indígenas da região utilizavam o material pro-
veniente das matas e da fauna local para produção 
de suas moradias. Há relatos da utilização do ca-

pim manimbú pelos tabajaras no século XVIII até os 
dias atuais (em abril de 2020). Juscelino Tabajara, 
filho do cacique da Aldeia Gramame, falou que o 
teto da ocas foram feitos com esse capim.

Até o momento, foram identificados cinco arte-
sãos, cada um conhecendo parte ou a integrali-
dade do processo. Além disto, alguns produzem 
apenas o artesanato enquanto outros se dedicam 
à produção de utensílios.

Os cipós precisam ser entrançados para ser arma-
do e, assim, formar a estrutura do produto. Além 
da habilidade manual, o produtor utiliza o peso de 
seu corpo e alguns movimentos com os punhos 
para dar a estrutura a sua forma. No caso do cesto, 
a sua base é plana, mas o formato curvado de suas 
laterais é dado por meio desses movimentos que 
curvam o cipó.

SEU PITA E SEU TRABALHO. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI 



195

Saberes e Práticas 
de Parteiras
O ofício de Parteira ou o partejar é uma das práticas mais antigas da 
humanidade, pois antes de existirem maternidades, eram as pessoas 
que “traziam os menino pro mundo”. As parteiras são detentoras de 
um saber tradicional milenar! Tradição oral de transmissão de co-
nhecimentos, costumam aprender este ofício com outras mulheres 
da família, suas mães, avós, tias.

O ofício de partejar ou “pegar menino”, como é popularmente co-
nhecido no universo das parteiras, diz respeito não apenas ao parto 
em si, mas toda a relação de cuidado com as mulheres e crianças, 
trazendo uma perspectiva muito mais humanizada para o parto.

As parteiras auxiliam as mulheres no parto, com cuidados, acalento, 
massagens, compressas. Cortam o cordão umbilical, enterram suas 
placentas, preparam-lhes chás. Em muitas situações, estas mulheres, 
são denominadas de “mães de umbigo”. É muito comum encontrar 
este ofício em zonas rurais, pelo pouco acesso a hospitais e mater-
nidades. Este fator contribui para que esta tradição permaneça forte 
nesses lugares. No município de Conde, este ofício ainda é realizado 
em algumas das suas localidades. Em Mata da Chica identificamos 
Dona Maria das Neves e no Centro identificamos D. Maria Parteira.

D. Maria das Neves era acompanhada pela mãe, quando ela era viva.

D. Maria Parteira fala das mudanças ocorridas quando os serviços de 
maternidade foram transferidos para Capital, João Pessoa. Ela como 
técnica de enfermagem também relata as mudanças em alguns pro-
cedimentos que eram orientados por médico

DONA MARIA DAS NEVES. 
FOTO: LEANDRO PELLIZZONI 



196

Saberes de Pescadores
A atividade pesqueira é uma referência cultural e econômica no Município 
de Conde – PB. A Colônia de Pescadores Z9, denominada Pescador João 
Alves do Santos, representa um coletivo de pescadores que lutam pelas 
referências da cultura marítima e ribeirinha. O presidente da colônia é o 
Senhor Arionaldo de Sousa. Conhecido como Ari da Peixaria, ele é filho e 
neto de pescadores, presidente da Colônia há 12 anos. Para ele, não existe 
mais interesse dos pescadores em dar continuidade às atividades e à pre-
servação da cultura pesqueira. Contudo, ele acredita que é possível traba-
lhar com capacitação para os filhos de pescadores, postulando os valores 
culturais da pesca artesanal. É preciso considerar que a tradição pesqueira 
nos ensina uma relação de respeito entre o homem e a natureza, com a 
identificação dos ciclos lunar e marítimos. Quando o pescador respeita a 
fartura e também o momento de se recolher. Inclusive, na tradição cristã, 
o simbolismo do pescador é muito presente, visto que, alguns discípulos 
tinham essa profissão, a exemplo de São Pedro, padroeiro dos pescadores.

Em Conde existe uma diversidade de atividades pesqueira que não são 
apenas marítimas, considerando os rios que atravessam e enriquecem 
o município. Na Colónias há muito mais do que pescadores profissio-
nais e especializados. São registrados marisqueiras, caranguejeiras, 
lagosteiros, homens e mulheres que fazem da pesca seus modos de 
sustento econômico e seus modos de vida, na relação com o mar, com 
a natureza, com as forças criadoras, com a religiosidade comunitária. 
A pesca artesanal é o modo de fazer, é técnica, são estórias e histórias 
de vidas flutuantes, considerando os cursos dos rios ou a movimenta-
ção do mar. O conhecimento sobre as águas é graduação para os pes-
cadores em suas comunidades, representando muito mais do que um 
capital econômico ou de saberes, mas sim uma construção estética 
de si nas comunidades, formadas por pescadores tradicionais. Ulti-
mamente no município de Conde, as atividades pesqueiras vem dialo-
gando não apenas com a cadeia produtiva do comércio de venda, mas 
também com o turismo de pesca e com a cultura do mar.

PESCA COM COVA NO RIO GRAMAME E ZÉ DO BALAIO 
PROCURANDO O LOCAL PARA PESCA. 
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI 



197

Restauração e 
Criação de Arte
A restauração de imagens sacras é um trabalho que preserva e/ou 
recupera peças danificadas ou envelhecidas. A elaboração de ima-
gens sacras tem importante valor histórico, simbólico e artístico. As 
artes sacras representam santos católicos que são estimados aos fi-
éis. Muitas vezes, sua origem tem relação com acontecimentos his-
tóricos e pessoais, como um marco para um município, um presente 
em algum momento especial, entre outros. Isso aumenta o valor do 
ato de restaurar a peça.

Com o passar do tempo, todo tipo de obra artística apresenta al-
gum desgaste, seja pintura ou escultura. Isso ocorre devido à dete-
rioração natural dos materiais ou eventuais acidentes, como quedas 
e infiltrações. Se a imagem exibe problemas em sua forma, defeitos 
na pintura (arranhões, tinta descascando ou desbotada), pode ser o 
momento de buscar a restauração.

A restauração de imagens sacras é um trabalho bastante meticuloso 
e costuma demorar a ser concluído. Pode levar meses até a finaliza-
ção de uma peça especial. O restaurador precisa estar atento aos 
detalhes com um viés artístico.

Em determinadas peças, é feito um Existe, entre outros, o trabalho 
de raspagem e resgate de ouro. Muitas dessas peças tem de 100 a 
200 anos. Essa técnica de raspagem é considerada muito delicada. É 
preciso raspar as camadas com cuidado para não danificar e garantir 
a preservação dos materiais originais. Além da necessidade de re-
construção das camadas desgastadas.

OBRAS RESTAURADAS POR FABIANO BARROS. 
FOTOS: LEANDRO PELLIZZONI 



198

Artes Plásticas
Como ofício das artes plásticas, apresentamos dois 
representantes: Geraldo Albino Pimentel Filho, co-
nhecido como Gel Pimentel, Gel ou Professor Gel; 
e Renata Santos. O primeiro é formado em Artes 
Visuais e Renata em Letras Língua Inglesa. Ambos 
atuam como professores da rede municipal.

Geraldo, nascido no Recife, veio para o Conde na 
década de 1980. É artista visual, com especialida-
de em artes manuais como: Pintura, Desenho, Ce-
râmica, Escultura e Gravura. Atualmente, trabalha 
com algumas esculturas em Madeira como Carran-
cas e utensílios de guerra usado pelos índios, más-
caras de madeira africanas e Tikis Havaianos.

Renata, nascida em Pernambuco veio ainda jo-
vem para Mata da Chica (Conde), é professora por 
profissão e artista por paixão. Desde a infância 
desenhava e possuía laços com as artes, mas em 
2017 se recuperando de uma doença que a abalou 
emocionalmente, conheceu a técnica da aquare-
la como terapia. Funcionou, segundo ela, “para 
aceitar e ver beleza naquilo que na maioria das ve-
zes não pode ser controlado”. O seu trabalho em 
aquarela tem essa pauta, sobre reflexão e olhares 
sobre coisas do cotidiano.

ESCULTURA EM MADEIRA DO ARTISTA GERALDO 
PIMENTEL, JACUMÃ.



199

PINTURAS EM AQUARELA DA 
ARTISTA RENATA SANTOS.



200

Referên-
cias Bi-
bliográfi-
cas



201

“Primeiramente gostaria de parabenizar a gestão, por fa-
zer esse Inventário Cultural. Como Nego disse, era uma 
coisa que me inquietava muito: ‘de onde nós vinhemos? O 
que nós estamos fazendo aqui? Todas essas indagações… 
A gente agora não vai chegar na totalidade, mas Juscelino 
está alí, como antropólogo, para fazer isso mais tarde. 
Eu lembro que, na década de 1980, estava estourando 
a luta de Gurugi I, minha mãe era uma das guerreiras. A 
mestra dona Lenita foi quem trabalhou muito para que as 
pessoas do Conde tivessem treze assentamentos rurais e 
ela esteve em todas essas lutas. Minha mãe me levava. Ti-
nha coisa interessante era que nós cantávamos excelên-
cias nos velórios. E uma coisa que eu gosto muito, mas 
que não existe mais no município. São coisas que estamos 
perdendo ao longo do tempo, coisas bonitas, que fazem 
parte da nossa história, da nossa luta, da nossa força e 
esse inventário vem trazendo justamente isso. Parabenizo 
também o IFPB pela forma que eles vem conduzindo este 
trabalho. Um trabalho excelente, onde a gente é o prota-
gonista para contar a nossa história.”
— Mestra Ana do Coco



202

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da Re-
pública Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: 
Presidência da República, [2020]. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constitui-
cao/constituicao.htm>. Acesso em: 19 jun. 2020.

COMISSÃO NACIONAL DE FOLCLORE. Carta do Fol-
clore Brasileiro. VIII Congresso Brasileiro de Folclore, 
Salvador/BA, de 12 a 16 de dezembro de 1995. Dispo-
nível em: https://www.fundaj.gov.br/geral/folclore/
carta.pdf Acesso em: 23 de novembro de 2020.

 	 . Decreto nº 3.551, de 4 de agosto de 2000. 
Institui o Registro de Bens Culturais de Natureza Imate-
rial que constituem patrimônio cultural brasileiro, cria 
o Programa Nacional do Patrimônio Imaterial e dá ou-
tras providências. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 7 
ago. 2000.

 	 . Plano Territorial de Desenvolvimento Ru-
ral Sustentável – PTDRS: Território da Zona da Mata 
Sul - PB. Ministério de Desenvolvimento Agrário-
-MDA. 2010/2020. Paraíba, 2010. Disponível em: 
<http://sit.mda.gov.br/download/ptdrs/ptdrs_qua_
territorio120.pdf>. Acesso em 16 de abr’. 2020.

CANCLINI, Néstor García. Definiciones en transici-
ón. In: Mato, Daniel [coord.], Estudios latinoame-
ricanos sobre cultura y transformaciones sociales 
en tiempos de globalización, Buenos Aires, Clac-
so, 2001. Disponível em: <http://biblioteca.clacso.
edu.ar/clacso/gt/20100912034428/estudios.pdf>. 
Acesso em: 27 de ago. 2020.

CAVALCANTI, Maria Pereira et al. Uma história do Con-
de. João Pessoa: Editora Universitária/UFPB, 1996.

COELHO, Teixeira. Dicionário Crítico de Política Cul-
tural: Cultura e Imaginário. São Paulo: Editora Ilumi-
nuras Ltda., 1997.

ÍNTEGRA do discurso de posse de Gilberto Gil. Fo-
lha de S. Paulo, Poder, 2 jan. 2003. Disponível em: 
<https://www1.folha.uol.com.br/folha/brasil/ul-
t96u44344.shtml>. Acesso em: 27 de ago. 2020.

IPHAN. Educação patrimonial: inventários partici-
pativos: manual de aplicação. Texto de Sônia Regina 
Rampim Florêncio et al. Brasília: Iphan, 2016a.

 	 . Educação patrimonial: histórico, con-
ceitos e processos. Departamento de Articulação 
e Fomento. Coordenação de Educação Patrimonial. 
Educação Patrimonial. Brasília, 2014. Disponível em: 
<http://portal.iphan.gov.br/uploads/publicacao/
EduPat_EducacaoPatrimonial_m.pdf>. Acesso em: 
12 fev. 2020.

 	 . Educação patrimonial: manual de aplica-
ção: Programa Mais Educação. Brasília: Iphan/DAF/
Cogedip/Ceduc, 2013.

 	 . Inventário Nacional de Referências Cul-
turais: manual de aplicação. Apresentação de Célia 
Maria Corsino. Introdução de Antônio Augusto Aran-
tes Neto. Brasília: Iphan, 2000.



203

 	 . Portaria nº 137, de 28 de abril de 2016. Es-
tabelece diretrizes de Educação Patrimonial no âm-
bito do Iphan e das Casas do Patrimônio. Diário Ofi-
cial da União: Seção 1, Brasília, DF, n. 81, p. 6, 29 abril 
2016b. Disponível em: <http://portal.iphan.gov.br/
uploads/ckfinder/arquivos/Portaria_n_137_de_28_
de_abril_ de_2016.pdf>. Acesso em: 27 ago. 2020.

 	 . Portaria nº 160, de 11 de maio de 2016. 
Dispõe sobre os instrumentos de Inventários do 
Patrimônio Cultural no âmbito do Iphan. Diário Ofi-
cial da União: Seção 1, Brasília, DF, n. 90, p. 39, 12 
maio 2016c. Disponível em: <http://www.in.gov.br/
materia/asset_publisher/Kujrw0TZC2Mb/content/
id/21520489>. Acesso em: 27 ago. 2020.

 	 . Portaria nº 200, de 18 de maio de 2016. 
Dispõe sobre a regulamentação do Programa Nacio-
nal do Patrimônio Imaterial - PNPI. Diário Oficial da 
União, Brasília, DF, 2016d.

MORAIS, S.; RAMASSOTE, R.; ARANTES NETO, A. Tra-
jetória e desafios do Inventário Nacional de Refe-
rências Culturais (INRC): Entrevista com Antonio 
Arantes. Revista CPC, n. 20, p. 221-260, 29 dez. 
2015. Disponível em: <http://www.revistas.usp.br/
cpc/article/view/104911>. Acesso em 27 ago. 2020.

MURA, Fabio; PALITOT, Estevão Martins; MARQUES, 
Amanda Christinne Nascimento. Relatório Tabajara: 
Um estudo sobre a ocupação indígena no Litoral Sul 
da Paraíba. João Pessoa: Editora da UFPB, 2015.

RUBIM, Antonio Albino Canelas. Políticas culturais 
no Brasil: tristes tradições, enormes desafios. In: 
RUBIM, Antonio Albino Canelas. Políticas culturais 
no Brasil. Salvador: EDUFBA, 2007.

SOUZA LIMA, Antonio Carlos de e CASTRO, João 
Paulo Macedo e. Notas para uma Abordagem An-
tropológica da(s) Política(s) Pública(s). Revista AN-
THROPOLÓGICAS. Ano 19, 26(2):17-54, 2015.

TOLENTINO, Átila Bezerra. Educação patrimonial 
decolonial: perspectivas e entraves nas práticas de 
patrimonialização federal. Sillogés – v.1, n.1, jan./jul. 
2018 - ISSN 2595- 4830.

VIANNA, Letícia. Cultura Popular e Educação. Salto 
para o Futuro – TV Escola. Centro Nacional de Fol-
clore e Cultura Popular. Disponível em:<www.tve-
brasil.com.br>. Acesso em 28 mar. 2020.

MELO, José Octávio de Arruda. História da Paraíba: 
Lutas e resistência. João Pessoa: A União, 2013.



204

Anexo 1  
Quadros 
do Inven-
tário e do
Cadastro



205

Quadro 1 - Relação dos 
Bens Culturais Inventariados 
por categoria

CATEGORIA BEM CULTURAL LOCALIDADE(S)

Cele-
brações, 
Festas e 
Eventos

Festa e Procissão de São 
Sebastião

Gurugi e Ipiranga

Toré da Aldeia Tabajara de 
Gramame

Gramame

Procissão de Nossa Senhora 
de Guadalupe

Jacumã, Carapibus,  
Assentamento Dona Antônia

Gira da Jurema Tambaba

Festa do Coco de Roda Ipiranga

Andada do Caranguejo Diversos

Barqueata Jacumã

Carnaval Centro

Festa de São Pedro Jacumã

Festa de Santo Antônio Tambaba

Festa da Consciência Negra Gurugi e Mituaçú



206

CATEGORIA BEM CULTURAL LOCALIDADE(S)

Formas 
de Ex-
pressão

Capoeira Gurugi, Ademário Régis, Mituaçú

Hip Hop
Loteamento Carnaúbas, N. Sra 
das Neves, Assentamento D. 
Antônia

Arte Tabajara Gramame

Poesia Popular
Mituaçú, Centro,  
Ademário Régis

Lapinha Ipiranga e Mituaçú

Ciranda da Alegria Assentamento Dona Antônia

Coco de Roda Gurugi, Ipiranga e Jacumã

PALHAÇO FIGURINHA, CHINA.
FOTO: LUCAS PEREGRINO



207

CATEGORIA BEM CULTURAL LOCALIDADE(S)

Lugares 
e edifica-
ções

Núcleo de Cultura Centro

Passarela da BR-101 Pousada de Conde

Restaurante Casa de Taipa Tambaba

Rio Gramame
Caxitú de Baixo, Mituaçú, Gua-
xinduba e Barra de Gramame

Terreiro Kwê Asé Oyá Onyra Pousada de Conde

Museu Quilombola Ipiranga

Associação de Melhor  
Idade Novo Horizonte

Gurugi

Rio Jacoca
Utinga de Baixo, Boágua, Cidade 
das Crianças, Amparo, Pituaçú, 
Prazeres.

RODOVIA PB-018.
FOTO: LUCAS PEREGRINO



208

CATEGORIA BEM CULTURAL LOCALIDADE(S)

Pessoas 
de Refe-
rência

Maria Parteira Jardim Recreio

Dona Luíza Tambaba

Dona Nevinha Tambaba

Seu Burino Caxitú de Baixo

Cacique Carlinhos Tabajara Gramame

Seu Adalberto Lot. Carnaúbas

Seu Dedinho Mituaçú

Dona Rosa Caixtú de Alto

Cacique Ednaldo Aldeia Vitória

Mestre Chico Jacumã

Nelsão Poeta Jacumã

Seu Adalberto Loteamento Carnaúbas

Zé do Balaio Mituaçú

Zé Piaba Loteamento Carnaúbas

D. Terezinha Centro

Dona Marlene Pousada de Conde

Seu João Honório Tambaba



209

CATEGORIA BEM CULTURAL LOCALIDADE(S)

Pessoas 
de Refe-
rência

Luiz Carlos (técnico de futebol) Mituaçú

Mãe Gisélia Pousada de Conde

Marcos Mituaçú Mituaçú

Mestra Ana do Coco Ipiranga

Nega da Vila Vila do Amanhecer

Josinaldo Nego Gurugi

Pajé Tambaba

Seu Calango Vila dos Pescadores

Seu Pedro Assentamento Mata da Chica

Seu Zé Manteiga Assentamento Mata da Chica

China (Palhaço Figurinha) Centro



210

CATEGORIA BEM CULTURAL LOCALIDADE(S)

Saberes, 
Ofícios e 
Técnicas

Modos de fazer o Azeite de 
Batibutá

Ipiranga

Conhecimento sobre plantas 
medicinais

Gurugi, Ipiranga, Mituaçú, Car-
naúbas, Centro, Caxitú de Alto 
e outros

Técnicas de produção de 
utensílios e artesanato do 
barro

Gurugi

Modo de fazer cuscuz de 
mandioca mole

Mituaçú

Modo de fazer canoa de 
madeira

Mituaçú

Modo de fazer utensílios e 
artesanato de cipó

Mituaçú, Coqueirinho, Tambaba, 
Jacumã

Agricultura tradicional e 
orgânica

Dona Antônia

Saberes e Práticas das par-
teiras

Centro, Gramame, Gurugi

Modo artesanal de fazer fari-
nha de mandioca

Mituaçú, Gurugi e D. Antônia

Saberes da Pesca
Comunidades ribeirinhas e 
litoral



211

CATEGORIA BEM CULTURAL LOCALIDADE(S)

Saberes, 
Ofícios e 
Técnicas

Restauração e Criação de 
Artes Sacras

Mata da Chica e N. Sra.  
da Conceição.

Rezas e Benzeções
Gurugi, N. Sra. da  
Conceição

Artes Plásticas Centro e Jacumã

Modos de fazer pães e mas-
sas de raízes

Gurugi

SEU RAMOS. 
FOTO: LUCAS PEREGRINO



212

Quadro 2 - Pessoas Cadastradas 
no Inventário Cultural de Conde1

NOME ARTÍSTICO OU 
APELIDO (SE TIVER)

NOME COMPLETO  
OU NOME SOCIAL

LOCAL ONDE MORA ÁREA CULTURAL

Adriano Adriano Silva de Souza Jardim Planalto Grupo parafolclórico

Adriano Francisco 
Mendes da Silva

Adriano Francisco Mendes 
da Silva

Jacumã Música

Agita
Francisco de Assis de 
oliveira Teixeira

Assentamento D. 
Antônia

Produção cultural

Alan Maskarenhas Alan Araújo da Silva Pousada de Conde Música

Alexandre Batata Alexandre de Sousa Justino
Lot. Nossa Senhora 
das Neves

Música

Alexandre Moura Alexandre Soares Moura Pousada de Conde Grupo Parafolclórico

Allana
Allana Cristina Freire do 
Nascimento

Carapibus Artesanato

Ályson Lírio Ályson David Jacumã/Conde Cultura Popular

André Fox André Valadares Fernandes Ademário Régis Carnaval

Aquiles Nud
Winsthon Aquilles de 
Freitas Leite

Village Teatro

Arte com flores
Wilka Simone Menezes 
Meireles

Conde Artesanato

Artista Plástico e 
Restaurador Fabiano 
Barros

Fabiano Barros de Oli-
veira

Granja N.S. da Boa 
Vista

Artes Plásticas

1 Produzido a partir do Formulário de Cadastro do Inventário Cultural de Conde on-line disponibilizado pelas redes 
sociais e pelo site oficial da Prefeitura.



213

NOME ARTÍSTICO OU 
APELIDO (SE TIVER)

NOME COMPLETO  
OU NOME SOCIAL

LOCAL ONDE MORA ÁREA CULTURAL

Barbara Fe Barbara Felipe Rovigatti Território Macuxi Artes Plásticas

Bloco do Nandão
José Geraldo Cabral de 
Castro

Tabatinga Carnaval

Bruna Lírio Bruna Tavares Pereira Jacumã Cultura Popular

Bruno BK
Bruno de Vasconcelos 
Sousa

Jacumã Música

Bruno Tozzi Bruno Tozzi Tabatinga Audiovisual

Buiu
Tardelly Deleon Lima da 
Silva

Centro de Conde Música

Cacique Arapuã Carlos Batista de Souza
Aldeia Barra de Gra-
mame

Grupos Indígenas

Camila Demori Camila Almeida Demori Jacumã Artesanato

Carlos Alberto Carlos Alberto Felix da Silva Centro Capoeira

Cecilia Cecilia do Amaral Ramalho Utinga Artesanato

Celmar da cachaça Celmar de Lima Henriques Jacumã Culinária tradicional

Christian Sabino
Christian de Sousa Silva 
Sabino

Lot. nossa senhora da 
conceição

Música

Cida da Vila do Ama-
nhecer

Maria Aparecida Dutra 
dos Santos

Vila do Amanhecer Culinária tradicional

Cirkombi
Antônio Pedro Milhomens 
Almeida

Coqueirinho Artes circenses

Cleiton artesão de 
Tambaba

Cleiton Nolasco Martins Tambaba Artesanato

Contra Mestre Rei
Reinaldo dos Santos 
Monteiro

Quilombo do Ipiranga Capoeira



214

NOME ARTÍSTICO OU 
APELIDO (SE TIVER)

NOME COMPLETO  
OU NOME SOCIAL

LOCAL ONDE MORA ÁREA CULTURAL

Coroné Rabixola Marcos Antônio de Souza Mituaçú Cultura Popular

Dalva Josidalva Lobo da Silva Ademário Régis Artesanato

Débora
Debora Cristina Paiva da 
Silva

Jacumã
Culinária Contempo-
rânea

Denise Nascimento
Denise Cristina Lourenço 
do Nascimento

Jacumã Artesanato

Diana
Edriane Nascimento 
Sabino

Sítio Tambaba Culinária tradicional

DJ Katia Flavia Edmário Pereira de Souza Jardim Recreio Música

Dj Patrick Patrício Tavares Barbosa
Lot. Nossa Senhora 
das Neves

Música

Dj Nonony Jerônimo Pereira de Lima Jardim Recreio Música

Dona Lourde De Biu 
Amaro

Maria De Lourdes Lucas 
Da Silva

Assentamento Dona 
Antônia

Cultura Popular

Dona Maria De Ar-
celino

Maria Das Dores Da Con-
ceição

Assentamento Dona 
Antônia

Cultura Popular

Dona Noêmia
Noêmia Alexandrina Da 
Conceição

Assentamento Dona 
Antônia

Cultura Popular

Dona Zefinha Josefa Araujo da Silva Gurugi
Raizeiro(a), Reza-
dor(a), Mateiro(a)

Dona Zezé Maria José Da Conceição
Assentamento Dona 
Antônia

Cultura Popular

Dory Focke Maria das Dores Focke Ademário Régis Artes Plásticas

Ecoartesanato Outravez Raffaella Leonzi Carapibus Artesanato



215

NOME ARTÍSTICO OU 
APELIDO (SE TIVER)

NOME COMPLETO  
OU NOME SOCIAL

LOCAL ONDE MORA ÁREA CULTURAL

Edilson Rays Edilson de Sousa Silva Conde Música

Ednaldo Tabajara Ednaldo Barbosa Jacumã Grupos Indígenas

Elaine Arruda
Elaine Maria Marques de 
Arruda

Jacumã Artesanato

Eliane Carneiro
Eliane Carneiro do Nasci-
mento Ferreira

Loteamento  
Carnaúbas Cultura Popular

Elias do Cipó Elias Ferreira da Silva
Aldeia Nova Conquis-
ta Tambaba

Artesanato

Éllyda Sousa
Éllyda Patrícia Oliveira 
Sousa

Jacumã Grupo Parafolclórico

Empório Wisul Willis Pereira Evangelista Jacumã Culinária tradicional

Fátima
Maria de Fatima da Silva 
Alves

Jacumã Artesanato

Felipe Leal Barquete Felipe Leal Barquete Village Audiovisual

Filtrando sonhos
Fabiane Guimarães da 
Rocha

Ademário Régis Artesanato

Forró Boikarar
José Mathuzael de Arau-
jo Barreto

Ademário Régis Música

Franklin Silva
Franklin Wagner Silva de 
Amorim

Território Macuxi Música

Gabriel Moura
Gabriel Borges de Lima 
e Moura

Tabatinga Produção cultural

Galega Fabricio Brugnago Coqueirinho Artes circenses



216

NOME ARTÍSTICO OU  
APELIDO (SE TIVER)

NOME COMPLETO  
OU NOME SOCIAL

LOCAL ONDE MORA ÁREA CULTURAL

Gel Pimentel
Geraldo Albino Pimentel 
Filho

Jacumã Artes Plásticas

Gil
Giliania Salvino dos 
Santos

Jacumã Artesanato

Giovanna Gondim Giovanna Marques Gondim Carapibus Produção cultural

Goret
Maria Goret Moro Bar-
bosa

Carapibus Artesanato

Gustavo
Gustavo Henrique de 
Lima Lemos

Bairro cidade das 
crianças

Capoeira

Hiago Lírio Hiago Araujo Diniz Jacumã Grupo Parafolclórico

Ilustraree Renata dos Santos Jardim Planalto Artes Plásticas

Iraê Tabajara Simone da Silva Bernardo Aldeia Barra de Gramame Grupos Indígenas

Isaias Júnior
Isaias Gama dos Santos 
Júnior

Tambaba Culinária tradicional

Israel do Coco
Israel Venícius Nóbrega 
de Lucena

Jacumã Cultura Popular

Ivete Ivete Barbosa de Lima Jacumã Artesanato

Jandui do Coco Jandui do Nascimento
Assentamento Barra 
de Gramame

Cultura Popular

Jaquelma Alves
Jaquelma Alves Dos 
Santos

Lot. Nossa Senhora 
da Conceição

Dança

Jessyka Maxsuellen 
de Lima

Jessyka Maxsuellen de 
Lima

Jacumã Artesanato

Jhonny Queiroz
José Baldini dos Santos 
Queiroz

Conde Música

João Neto João Machado de Araújo Ademário Régis Música



217

NOME ARTÍSTICO OU  
APELIDO (SE TIVER)

NOME COMPLETO  
OU NOME SOCIAL

LOCAL ONDE MORA ÁREA CULTURAL

Josafá Gomes de 
Paiva

Jozafá Gomes de Paiva
Lot. Nossa Senhora 
da Conceição

Artesanato

Josidalva da Silva
Josidalva da Silva Car-
valho

Jacumã Artesanato

Julíndio Macuxí
Júlio Lisboa de Maga-
lhães

Jacumã Turismo ecológico

Júnior Amorim
Gilberto Barbosa de 
Amorim Junior

Pousada de Conde Carnaval

Júnior Iranzi Palhaço
Tarcisio Lopes de Araújo 
Júnior

Carapibus Artes circenses

Juscelino Tabajara Juscelino Silva de Souza
Aldeia Barra de Gra-
mame

Artesanato

Kaká
Karina Rossignoli Tarapa-
noff Padilha dos Santos

Carapibus Artesanato

Kel Cleginaldo Moreira Diniz
Assentamento Dona 
Antônia

Cultura Popular

Kelly
Jaqueline Nascimento 
de Oliveira

Jardim Recreio Grupo parafolclórico

Leninha
Irenilze Roberto da 
Paixão

Jardim Planalto Cultura Popular

Leo Cajon Leandro de Paula Silva Jacumã Música

Lis Elisiane Vieira Rodrigues
Assentamento D. 
Antônia

Cultura Popular

Luana Oliver
Mércia Luana Ferreira 
Oliveira

Loteamento Carnaú-
bas

Música

Luciene Luciene Maria da Silva Tambaba Artesanato



218

NOME ARTÍSTICO OU  
APELIDO (SE TIVER)

NOME COMPLETO  
OU NOME SOCIAL

LOCAL ONDE MORA ÁREA CULTURAL

Lucio Piaca Lucio de Brito Soares
Lot. Nossa Senhora 
das Neves

Artes Plásticas

Luiza Bento dos 
Santos

Luiza Bento dos Santos Tambaba Culinária tradicional

Mãe Gisélia
Gisélia Maria Ribeiro da 
Cunha

Pousada de Conde
Religião de Matriz 
Africana

Magno Zumba Magno Ribeiro Dantas Centro de Conde Dança

Mama
Marlene Josefa do Nas-
cimento Nogueira

Village Culinária tradicional

Marcone
Marcone Rodrigues do 
Nascimento

Gurugi Artesanato

Maria das bonecas
Maria José da Silva 
Matias

Lot. Nossa Senhora 
da Conceição

Artesanato

Maria das Neves da 
Silva Pereira

Maria das Neves da Silva 
Pereira

Tambaba Culinária tradicional

Maria Parteira Maria Jose da Silva
Lot. Nossa Senhora 
da Conceição

Parteira

Maria Severina
Maria Severina dos San-
tos Cirilo

Jacumã Artesanato

Marinaldo
Marinaldo dos Santos 
Silva

Assentamento D. 
Antônia

Cultura Popular

Marli Silvia Marli Silvia Santos Carapibus Artesanato

Mateus pedro Mateus Pedro Bezerra Conde Cultura Popular

Mércia do Dedo de 
Deus

Mercia de Macedo Ca-
valcante

Carapibus Artesanato



219

NOME ARTÍSTICO OU  
APELIDO (SE TIVER)

NOME COMPLETO  
OU NOME SOCIAL

LOCAL ONDE MORA ÁREA CULTURAL

Mestra Ana do Coco
Ana Lucia Rodrigues do 
Nascimento

Quilombo do Ipiranga Produção cultural

Miel alves Samuel de Souza alves Jacumã Música

Milena Miranda
Lucia Milena Gomes 
Miranda

Jacumã Música

Moisés Nascimento Moisés do Nascimento Silva Jacumã Música

Monalisa Andrade
Marcela Monalisa de 
Andrade Silva

Jacumã Fotografia

Monica Mônica Balbino de Souza Amparo Artesanato

Mulher dos Livros
Tereza Crisina Barbosa 
de Brito

João Pessoa Literatura

Nadilza
Nadilza Dos Santos 
Pereira

Assentamento Dona 
Antônia

Cultura Popular

Naia
Ivonete Maria Da Con-
ceição

Assentamento Dona 
Antônia

Cultura Popular

Naila Naila Hojaij Jacumã Música

Nailde
Maria Nailde Lopes da 
Silva

Assentamento D. 
Antônia

Literatura

Negão e Baú
José Ricardo do Nasci-
mento

Gurugi Capoeira

Néia Artes
Claudineia Silva Oliveira 
Raimundo

Jacumã Artesanato

Neide Melo Josineide Claudio de Melo Mituaçú Teatro

Nelsão Poeta Nelson da Silva Lima
Lot. Nossa Senhora 
da Conceição

Literatura



220

NOME ARTÍSTICO OU  
APELIDO (SE TIVER)

NOME COMPLETO  
OU NOME SOCIAL

LOCAL ONDE MORA ÁREA CULTURAL

Nen
Maria de Lourdes de 
Sena

Quilombo do Ipiranga Cultura Popular

Nilcelia Martins Tabajara Nilcélia Martins da Silva Aldeia Nova Conquista Artesanato

Nildo
Josenildo Ferreira de 
Santana

Lot. Nossa Senhora 
das Neves

Grupo parafolclórico

Ninha
Severina dos Ramos Ro-
drigues de França

Gurugi Artesanato

Nito de Olinda
Ivanilton José da Silva 
Junior

Carapibus Artesanato

Nivaldo
Nivaldo Vidal de Melo 
Azevedo

Mituaçú Culinária tradicional

O homem da Casa de 
Garrafa

Adalberto Augusto  
Ferreira

Loteamento Carnaúbas
Raizeiro (a), Rezador 
(a), Mateiro (a)

Odenir Odenir França da Silva
Assentamento Rick 
Charles

Artesanato

Palhaço Bartolomeu 
Caroço

Flávio Louzas Rocha Carapibus Artes circenses

Pedro Black
Pedro Jefferson da Silva 
Soares

Loteamento Nossa 
Senhora das Neves

Humorista

Pedro Menezes
Pedro Menezes Florên-
cio Neto

Centro de Conde Música

Pedro Pablo/ Pedrinho Pedro Pablo Dias de Souza Pousada de Conde Música

Penha de Sebastião María da Paixão Pereira Mituaçú Artesanato

Penhinha Teixeira
Maria da Penha Teixeira 
de Souza

Mituaçú Cultura Popular

Pereira Evandro Pereira Cardoso Ademário Régis Artesanato



221

NOME ARTÍSTICO OU  
APELIDO (SE TIVER)

NOME COMPLETO  
OU NOME SOCIAL

LOCAL ONDE MORA ÁREA CULTURAL

Pita
Antônio Roberto da 
Paixão

Jardim Recreio Artesanato

Pituca Machado Ricardo Galdino Machado Ademário Régis Cultura Popular

Pupa Ivanilda Pereira de Gusmão Mituaçú Literatura

Quiu José Carlos De Souza
Assentamento Dona 
Antônia

Cultura Popular

Rã José de Souza Pontes Pousada de Conde Música

Raquel
Raquel do Nascimento 
Nogueira de Oliveira

Jacumã Outros

Richardison José 
Florêncio Bernardo

Richardison José Florên-
cio Bernardo

Lot. Nossa Senhora 
das Neves

Música

Roberto Espíndola
José Roberto de Bastos 
Espíndola

Carapibus Dança

Rosana Diniz Rosana da Silva Diniz Tambaba Carnaval

Rosilda
Rosilda de Fátima Soares 
da Silva

Assentamento D. 
Antônia

Cultura Popular

Sandra Paz Maria Sandra Sousa da Paz Mituaçú Cultura Popular

Sandro Alecsandro da Silva Souza Jacumã Artesanato

Sassá João de Souza Pontes Pousada de Conde Música

Seu Arcelino
Arcelino Manoel Fran-
cisco

Assentamento Dona 
Antônia

Cultura Popular

Seu Dé
Edson José Batista dos 
Santos

Assentamento D. 
Antônia

Culinária tradicional



222

NOME ARTÍSTICO OU  
APELIDO (SE TIVER)

NOME COMPLETO  
OU NOME SOCIAL

LOCAL ONDE MORA ÁREA CULTURAL

Seu Raimundo Raimundo Cláudio da Silva Mituaçú Artesanato

Severo de lima Severino Firmino de Lima Ademário Régis Artesanato

Shirlei Xavier de Lima Shirlei Xavier de Lima Tabatinga Artesanato

Sivanildo Criativo Sivanildo Moreira da Silva Village Artesanato

Sonia Gadioli Sonia Gadioli Cavalcante Carapibus Fotografia

Susu
Sueli Pereira Januario 
Evangelista

Jacumã Artesanato

Taipa Biju Damares da Silva Martins Tambaba Artesanato

Tânia Catarina Dantas Tânia Catarina Dantas Village Outros

Thibério Leite
Thibério Henrique Leite 
Ferreira

Tabatinga Música

Titão
José Adeílson Fernandes 
da Silva

Jacumã Capoeira

Valdemir Valdemir Nascimento Cruz Assentamento Tambaba Artesanato

Valdirene da Barraca 
do Açaí

Valdirene Antunes de 
Souza

Jacumã Culinária tradicional

Vera
Veranica Vicente de 
Medeiros

Ademário Régis Artesanato

Vieira Matheus Vieira Rodrigues
Assentamento D. 
Antônia

Produção cultural

VLC Victor L Costa Jacumã Hip Hop

Werton Werton Paiva de Farias Jacumã Culinária tradicional



223

NOME ARTÍSTICO OU  
APELIDO (SE TIVER)

NOME COMPLETO  
OU NOME SOCIAL

LOCAL ONDE MORA ÁREA CULTURAL

Wherykles Wherykles de Lira Mesquita Conde Música

Winchester Rockconde Flaviano da Silva Salvino Boa Água Produção cultural

Xandy Alexandre de Araújo Planalto Grupo Parafolclórico

Zé do Balaio
José Maria Vicente da 
Cunha

Mituaçú Artesanato

Zefinha Josafá Maria dos Mártires Quilombo do Ipiranga Cultura Popular

Zeza Maria José Silva de Oliveira Loteamento Carnaúbas Artesanato

Tota Tubakiá Soares da Silva Jacumā Capoeira

Lene Mendes
Lucilene Mendes da 
Costa

Pousada de conde83 Artesanato

Jurandyr do Coco
Jurandir Nascimento dos 
Santos

Assentamento Gurugi Cultura Popular

Aniele
Aniele Nascimento da 
Costa

Quilombo do Ipiranga Cultura Popular

Karol
Karolayne da Silva Batis-
ta Santos

Quilombo do Ipiranga Cultura Popular

Mestra Zefinha do 
Coco

Josefa Maria dos Már-
tires

Quilombo do Ipiranga Cultura Popular

Poly
Polyanni Dallara Dantas 
Oliveira

Distrito de Bandarra, 
São João do Rio do 
Peixe/PB

Cultura Popular

Jaciara Jaciara Santos da Cruz
Assentamento Barra 
de Gramame

Cultura Popular

Aniela
Aniela Nascimento da 
Costa

Quilombo do Ipiranga Cultura Popular



224

NOME ARTÍSTICO OU  
APELIDO (SE TIVER)

NOME COMPLETO  
OU NOME SOCIAL

LOCAL ONDE MORA ÁREA CULTURAL

Zelhinha do Coco Marizelia de Lima França Quilombo do Ipiranga Cultura Popular

Mestra Lenira
Lenira Lina do Nasci-
mento

Quilombo do Ipiranga Cultura Popular

Nem
Flavia Batista do Nasci-
mento

Quilombo do Ipiranga Cultura Popular

Bia Ortiz Fabiane Daniel Ortis Jacumã Áudio Visual

Fatima
Maria de Fatima Pereira 
Gomes

Quilombo de Gurugi Cultura Popular

Ana
Ana Lucia Rodrigues do 
Nascimento

Quilombo do Ipiranga Artesanato

Aniele
Aniele Nascimento da 
Costa

Quilombo do Ipiranga Artesanato

Rosário
Maria do Rosário do 
Nascimento Santos

Quilombo do Ipiranga Cultura Popular

Ritinha Tabajara
Rita de Cassia Tibeiro de 
Sousa

Jacumã Artesanato

João Neto João Machado de Araújo Ademário Regis Música

Tina Bettina Gutsch Leal
Loteamento Village 
Jacumã

Artesanato

Flaviano ribeiro da 
Silva (Mestre Chico)

Flaviano ribeiro da silva Ademário Regis Capoeira

Adriano Camargo Adriano da Silva Mituaçú Música



225

Quadro 3 - Espaços e Grupos Culturais cadastrados 
no Inventário Cultural de Conde2

NOME DO ESPAÇO OU GRUPO - 
FANTASIA OU ARTÍSTICO

ÁREA ARTÍSTICA/CULTURAL DO ESPAÇO 
OU DO GRUPO

ENDEREÇO DO ESPAÇO CULTURAL OU 
DA SEDE DO GRUPO (SE HOUVER)

Academia Corpo em Movi-
mento

Dança
Rua Da Esperança Quadra 056 
Lote 126

Arapuca Arte Residência Artes Plásticas Tambaba

Associação de Arte Coletiva 
Tabatinga

Cultura Popular Praia de Tabatinga

Associação Mulheres Negras 
do Campo

Cultura alimentar de Base Co-
munitária e Agroecológica

Assentamento Gurugi II

Bar O Quilombo Cultura Popular Sítio Ipiranga

Berimbau Viola Cultura Popular Gurugi I

Biblioteca Livro em Roda
Poesia, Literatura ou Leitura de 
Livros

Utinga

Bloco dos Oliveiras Carnaval R Benício de Oliveira Lima

Casa de Farinha Sítio Tam-
baba

Casa de Farinha Sítio Tambaba

Casa de Garrafa Pet - Centro 
de pesquisa

Raizeiro e Reciclagem Loteamento Carnaúbas

Ciranda Cirandinha Artesanato
Loteamento Nossa Senhora das 
Neves - Utinga

Ciranda da Alegria Cultura Popular Assentamento Dona Antônia

Cirkombi Artes Circenses Enseada do Coqueirinho

2 Produzido a partir do Formulário de Cadastro do Inventário Cultural de Conde on-line disponibilizado pelas redes 
sociais e pelo site oficial da Prefeitura.



226

NOME DO ESPAÇO OU GRUPO - 
FANTASIA OU ARTÍSTICO

ÁREA ARTÍSTICA/CULTURAL DO ESPAÇO 
OU DO GRUPO

ENDEREÇO DO ESPAÇO CULTURAL OU 
DA SEDE DO GRUPO (SE HOUVER)

Cirkombi Teatro e Circo de 
Rua e Educação Ambiental

Artes Circenses Enseada do Coqueirinho

Coco de roda e Ciranda do 
Mestre Zé Cutia

Cultura Popular Jacumã

Coco de Roda Novo Quilombo Cultura Popular
Quilombo do Ipiranga e do 
Gurugi

Doces tambaba Shopping 
Rural

Cultura Alimentar de Base Co-
munitária e Agroecológica

Assentamento Tambaba

Espaço Renovar
Educação para o trabalho, Fami-
liar e Cristão, Eventos Sociais

Sítio Mituaçu

Família Los Iranzi Artes Circenses Carapibus

Pavilhão do Coco na Comu-
nidade

Cultura Popular
Comunidade Quilombola do 
Ipiranga

Forró Nosso Jeito
Festas Populares (Carnaval, São 
João e outras)

Centro

Grupo folclórico e Quadrilha 
Junina Flor de Lírio

Cultura Popular Centro de Jacumã

Grupo Parafolclórico Fulô do 
Araçá

Grupo Parafolclórico Não tem

Grupo Parafolclórico Jacoca Grupo Parafolclórico Núcleo de Cultura

Kwê Axé Oyá Onyra Religião de Matriz Africana Rua projetada s/n - Conde

Moara Grupo de Mulheres da 
Aldeia Barra de Gramame

Grupos Indígenas Aldeia Barra de Gramame



227

NOME DO ESPAÇO OU GRUPO - 
FANTASIA OU ARTÍSTICO

ÁREA ARTÍSTICA/CULTURAL DO ESPAÇO 
OU DO GRUPO

ENDEREÇO DO ESPAÇO CULTURAL OU 
DA SEDE DO GRUPO (SE HOUVER)

Oca Tabajara da Aldeia Barra 
de Gramame

Grupos Indígenas Aldeia Barra de Gramame Sul

Quadrilha Raio de Luar Mirim
Festas Populares (Carnaval, São 
João e outras)

R Marcone Edson de Oliveira n 
26

Quintal Cultural Raízes Negra Cultura Popular Sítio Quilombo Mituaçú

Radio Comunitaria Mituaçu 
fm 87.9

Rádio Comunitária Sítio Mituaçu

Restaurante Rural Casa de 
Taipa Tambaba

Gastronomia Sítio Tambaba

Tabatinga Arte Artes Plásticas Tabatinga

Território Macuxi Grupos Indígenas Jacumã

Forro Boikarar Música Ademário Régis

Grupo Capoeira Nagô Capoeira

SV. Sinceridade na Veia Hip Hop Assentamento Dona Antônia

Museu Quilombola do Ipi-
ranga

Museu Quilombo do Ipiranga

Grupo de Mulheres das Bio-
joias Duá

Artesanato Quilombo do Ipiranga



“(...)Vou falar dos pescadores
Que enfrentam o alto mar
Muitos em barcos à vela
Pra seu peixinho pescar
Arriscando a sua vida
Pra alimentar a família
Que ficou a lhe esperar

Os índios tabajaras têm
Muitos saberes pra contar
Contar que as plantas têm
Poderes para curar
Estes são alguns costumes
Da sua longa jornada
E a planta devocional
É a jurema sagrada

As rezadeiras da cidade
Merece nosso respeito
Reza febre, mal olhado
Até mesmo dor no peito
Reza criança e adulto
E cura qualquer sujeito

O coco de roda é
Uma dança atraente
Atrai quem chegou agora
Até os remanescentes
Ela mexe com o corpo
E o coração da gente

Os quilombos e quilombolas
Merecem nossa atenção
Antes de serem libertos
Enriqueceram o patrão
Trabalhando como escravos
Sem receber um tostão

Sou a poeta Nailde
Estou nessa parceria
Meu nome termina em Silva
E começa com Maria
E para finalizar
Eu quero assim externar
A todos minha alegria”

- Naílde Lopes, cordelista






	CAPA_Inventário Cultural de Conde_ebook.pdf
	Inventário Cultural de Conde_ebook.pdf
	Ficha catalográfica.pdf
	Inventário Cultural de Conde_ebook
	Contracapa_Inventário Cultural de Conde_ebook.pdf



