
O ENSINO MÉDIO
INDÍGENA DOS

MACUXI NO IFRR:
NARRATIVAS ANALÍTICAS

DE UM PROFESSOR

Marcos Antônio de Oliveira



O ENSINO MÉDIO
INDÍGENA DOS

MACUXI NO IFRR:
NARRATIVAS ANALÍTICAS

DE UM PROFESSOR

Marcos Antônio de Oliveira

João Pessoa, 2022



CONTATO

Av. João da Mata, 256 - Jaguaribe. CEP: 58015-020, João Pessoa - PB. 
Fone: (83) 3612-9722 | E-mail: editora@ifpb.edu.br

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCAÇÃO, CIÊNCIA E TECNOLOGIA DA PARAÍBA

REITOR
Cícero Nicácio do Nascimento Lopes

PRÓ-REITORA DE ENSINO
Mary Roberta Meira Marinho

PRÓ-REITORA DE PESQUISA, INOVAÇÃO E PÓS-GRADUAÇÃO
Silvana Luciene do Nascimento Cunha Costa

PRÓ-REITORA DE EXTENSÃO E CULTURA
Maria Cleidenédia Moraes Oliveira

PRÓ-REITOR DE ASSUNTOS ESTUDANTIS
Manoel Pereira de Macedo Neto

PRÓ-REITOR DE ADMINISTRAÇÃO E FINANÇAS
Pablo Andrey Arruda de Araujo

EDITORA IFPB

DIRETOR EXECUTIVO
Ademar Gonçalves da Costa Junior

DIAGRAMAÇÃO E CAPA
Fabrício Vieira de Oliveira

REVISÃO TEXTUAL
Tamires Ramalho de Sousa

Copyright © Marcos Antônio de Oliveira. Todos os direitos reservados. Proibida a venda.
As informações contidas no livro são de inteira responsabilidade dos seus autores.

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)

O48e Oliveira, Marcos Antônio de
O ensino médio indígena dos Macuxi no IFRR: narrativas analíticas de um 

professor/Marcos Antônio de Oliveira. – João Pessoa/PB: IFPB, 2022.

143f.: Il.
E-book (PDF; 5,82MB)
ISBN: 978-65-87572-42-0
     
I. Ensino - Educação Profissional 2. Ensino - Ensino Médio 3. Ensino - 

Qualificação Profissional 4. Ensino – Índios Macuxi I. Instituto Federal de 
Educação da Paraiba- IFPB II.Título.

CDU: 377-054.57(=879)

Ficha catalográfica elaborada pelo Departamento de Bibliotecas - DBIBLIO/IFPB



À Isabel.
Impossível seria passar por esse momento 

sem o seu apoio, paciência e carinho.

Aos meus filhos Eduardo e Gabriel,
que me alegravam com suas presenças quando a 

insatisfação da escrita não ia embora.



Sumário

5

AGRADECIMENTOS

Agradecer sempre é importante, pois não conseguimos realizar nada do 
porte de um livro sem a ajuda de muitas pessoas. Foi fundamental o auxílio insti-
tucional fornecido pelo Instituto Federal de Roraima, nas pessoas do diretor-ge-
ral do Câmpus Amajari, George Sterfson, e da reitora Sandra Mara de Paula Dias 
Botelho, que concederam meu afastamento para realizar a pesquisa. Agradeço 
também a bolsa do Programa Prodoutoral fornecida pela CAPES por meio da 
Pró-Reitoria de Ensino e Pesquisa do IFRR.

Inúmeras pessoas concederam entrevistas de forma prestativa e amigá-
vel. Lideranças indígenas das comunidades Três Corações, Aningal, Guariba, Bar-
ro, Contão. Gestores das escolas estaduais indígenas Santa Luzia, José Marcoli-
no, Tuxaua Silvestre Messias e Tuxaua Manoel Horácio, e alguns alunos e alunas 
macuxi dessas instituições. Também agradeço aos servidores docentes da Caes, 
em especial ao Francisco Moura e ao Rafael Régis; às servidoras da Cores Enny e 
Marcela, e aos da gestão: a diretora de ensino Pierlangela Nascimento da Cunha 
(atualmente diretora-geral), a pedagoga Luana Lobo, os coordenadores de curso 
Marcelo Pontes, Rafael Barros e Daniel Rodrigues. E a amigos e amigas como 
José Vilson, Alessandro, Lucas Lima, Alessandra e Elisângela, e outros e outras 
que já não estão mais no Câmpus Amajari (CAM) e, no entanto, me ajudaram 
com um apoio, abraço e incentivo.

Aos alunos e alunas do CAM, que me atenderam cedendo seu tempo, 
falando de si e me ajudando a admirá-los e admirá-las mais do que antes.

Ao professor e antropólogo Maxim Repetto, que generosamente compar-
tilhou ideias e material particular e sugeriu parcerias para tornar mais feliz a vida 
dos e das estudantes indígenas. À professora Roseli Bernardo, do Câmpus Boa 
Vista, que conversou sobre o programa Saberes Indígenas.

A escrita de um livro é solitária e, em alguns momentos, angustiante, por 
não sabermos que caminhos estamos tomando e aonde nos levarão. No entanto, 
algumas pessoas são muito importantes para ajudar a tornar esse trajeto mais 
orientado e satisfatório.

Agradeço ao meu orientador da tese de doutorado que originou este livro, 
Prof. Dr. Elie George Guimarães Ghanem Jr., que sempre me atendeu nas mi-
nhas angústias e, com seu cuidado e profissionalismo, me deu o norte necessário. 
Também agradeço aos professores e professoras da pós-graduação, em especial 
Lilia Schwarcz (FFLCH-USP), Fabiana Jardim (FEUSP) e Ana Paula Cavalcanti Si-



Sumário

6

mioni (IEB-USP). As sugestões e considerações da professora Clarice Cohn e do 
professor Paulo Santilli na qualificação foram de fundamental importância.

De forma muito singela, agradeço as sugestões e reflexões produzidas na 
defesa da tese pelas Prof.as Dr.as Marina Vanzolini, Marta Azevedo e Aline Abboni-
zio, acompanhadas das contribuições do Prof. Dr. Maxim Repetto, que enriquece-
ram e apontaram muitas sugestões para a redação final da tese e deste livro.

Agradeço à minha família que, mesmo sem entender muito o que estava 
acontecendo, sempre me apoiou: ao Claudio, à Cristina, à Solange e à minha 
querida mãe, Dirce. Também aos amigos que sempre perguntavam sobre a pes-
quisa e me permitiam falar um pouco sobre o tema.



Vivo feliz onde moro, 
Gosto muito de damorida 

E também de caxiri, e 
Tenho muito orgulho 

De tudo que tenho ali 
A paisagem onde moro 

É muito linda demais. 
Tem muito lago e 

Também cachoeiras 
Que têm águas 

Puras e cristalinas 
Gosto muito de caçar, pescar 

E dançar parichara, 
Pois sou muito feliz 

Andando de Kaware 
Campeando meu gado, 

E matando prawin

(Auriele Pereira e Terezinha Julio, alunas macuxi do 
curso técnico em Agropecuária integrado ao ensino

médio em regime de alternância, 2017)



Sumário

8

LISTA DE SIGLAS

Alidcir		  Aliança de Integração e Desenvolvimento das Comunidades 		
		  Indígenas de Roraima

Apirr		  Associação dos Povos Indígenas de Roraima

Caes		  Coordenação de Assistência ao Estudante

CAM		  Câmpus Amajari

CIR		  Conselho Indígena de Roraima

CIFCRSS	 Centro Indígena de Formação e Cultura Raposa Serra do Sol

Cores		  Coordenação de Registros Acadêmicos

DA		  Departamento de Antropologia

EE		  Escola Estadual

EJA		  Educação de Jovens e Adultos

Funai		  Fundação Nacional do Índio

IBGE		  Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística

IF		  Instituto Federal

IFRR		  Instituto Federal de Roraima

MEC		  Ministério da Educação

Odic		  Organização de Índios da Cidade

Omir		  Organização das Mulheres Indígenas de Roraima

Opirr		  Organização dos Professores Indígenas de Roraima

Senac		  Serviço Nacional de Aprendizagem Comercial

Senai		  Serviço Nacional de Aprendizagem Industrial

Sodiur		  Sociedade de Defesa dos Índios Unidos do Norte de Roraima 		
		  para o Desenvolvimento

TI		  Terra Indígena

TWM		  Sociedade para Desenvolvimento e Qualidade Ambiental

UFRR		  Universidade Federal de Roraima

UFAM		  Universidade Federal do Amazonas



SUMÁRIO

Prefácio� 11
Apresentação� 13

Capítulo 1
O caminho das pedras� 17

Capítulo 2
A pesquisa, as comunidades e os Macuxi� 32

2.1 A temática da educação escolar indígena� 36
2.2 Comunidades� 38
2.3 Comunidade Três Corações� 39
2.4 Comunidade Guariba� 44
2.5 Comunidade Aningal� 47
2.6 Comunidade Surumu� 50
2.7 Comunidade do Contão� 56
2.8 Os Macuxi� 61

Capítulo 3
Estudantes macuxi no ensino médio de Roraima� 64

3.1 Educação, trabalho e ensino integrado� 65
3.2 Ensino médio indígena em Roraima� 72



10

Capítulo 4
Os estudantes macuxi e suas demandas� 84

4.1 Juventudes� 88
4.2 Juventudes macuxi� 91

Conclusão� 123
Referências� 128
Sobre o autor� 142



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

11

PREFÁCIO

Aline Abbonizio1

 
Nas duas últimas décadas, tem sido crescente o número de pesquisas 

voltadas à escolarização de pessoas indígenas no Brasil, que descrevem, com 
interesse especial, as escolas que ficam nas aldeias e comunidades e que têm, à 
frente de seus quadros docentes e de gestão, profissionais indígenas.

No entanto, ainda são poucos os estudos voltados para a escolarização 
básica de estudantes indígenas que ocorre nas escolas do campo, como é o caso 
das que ficam nas áreas rurais, nas proximidades dos povoados, comunidades e 
aldeias – independentemente de seus processos de regularização fundiária – e, 
mesmo, daquelas que, situadas em meio urbano, atendem, predominantemente, 
estudantes indígenas. 

Por conta disso, o livro de Marcos Antônio de Oliveira – “O ensino médio 
indígena dos Macuxi no IFRR: narrativas analíticas de um professor” – vem trazer 
uma importante contribuição para debate mais amplo sobre escolarização básica 
em contextos interculturais, já que o Câmpus Amajari do Instituto Federal de 
Roraima é considerado uma escola do campo e tem pouco mais da metade de 
seu corpo discente composta de indígenas de diversas etnias, assim como há 
indígenas em seus quadros docentes e de gestão. 

Além de somar na construção de um panorama sobre o importante papel 
que os institutos federais vêm cumprindo junto aos povos indígenas nas diversas 
regiões brasileiras, o livro procura revelar quais são as motivações de estudantes 
macuxi ao procurarem o ensino médio técnico profissionalizante em uma escola 
distante de suas comunidades.

Para entender tais motivações, Marcos busca conhecer as comunidades 
de origem dos estudantes, apresenta as condições – muitas vezes de extrema 
precariedade – das escolas indígenas da região, ouve as lideranças, as famílias e, 
sobretudo, os estudantes macuxi.

Não é um livro de boas notícias, pois a partida dos jovens de suas comu-
nidades para darem sequência aos seus estudos no Câmpus Amajari não é apre-
sentada de forma descontextualizada das condições concretas de vida dessas 

[1]   Professora da Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (Unilab).



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

12

pessoas, tampouco se apresenta como mais uma alternativa em um leque de 
possibilidades de escolarização. 

A ida para o Instituto é, em grande medida, o único caminho possível para 
uma qualificação profissional (em agropecuária ou aquicultura) e, consequentemen-
te, para ampliar possibilidades de trabalho na região e de ingresso no ensino superior.

Se a chegada ao Instituto pode, num primeiro momento, representar o 
desejo das famílias de que os jovens macuxi tenham uma escolarização melhor 
do que a oferecida nas escolas indígenas de suas comunidades, e o façam ide-
alizando seu retorno, o que ocorre é que a permanência no Instituto leva esses 
estudantes a traçarem novos caminhos, como nas universidades e nos centros 
urbanos, o que pode adiar ou alterar o percurso previsto inicialmente pelas famí-
lias e pelas lideranças indígenas, gerando uma série de tensões.

Ao mesmo tempo, o livro nos provoca a respeitar as escolhas dos estu-
dantes macuxi, a percebê-los como agentes de seus destinos, como pessoas 
conscientes das dificuldades de permanecer distantes de suas comunidades e 
famílias, morando em alojamento coletivo, sem condições financeiras de viajar 
para junto dos seus quando têm necessidade, quando têm saudade.

Por fim, este livro é um importante registro das formas como as chamadas 
escolas do campo vêm praticando e traduzindo para seus contextos experiências 
de escolarização baseadas nos princípios da pedagogia da alternância.

Mais do que isso, é um registro de uma escola que, nas palavras de Mar-
cos, “vai se fazendo diversa”. 



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

13

APRESENTAÇÃO

Este livro é resultado de uma pesquisa de doutorado apresentada na Fa-
culdade de Educação da USP1, dedicada a dois objetivos centrais: 1) entender as 
motivações que atraem estudantes macuxi ao Câmpus Amajari (CAM) do Insti-
tuto Federal de Roraima para cursarem ensino médio técnico profissionalizante 
em Agropecuária ou Aquicultura em regime integrado2 e de alternância3; 2) des-
cobrir o que buscam nessa instituição. 

Os estudantes que participaram da pesquisa vieram de comunidades que 
estão, em média, a 150 quilômetros do Câmpus Amajari, enfrentando muitas 
dificuldades para seguir e concluir o curso, mesmo dispondo de escolas de ensino 
médio indígenas em suas comunidades.

O fato de eu não ser antropólogo nem pedagogo de formação, mas edu-
cador de profissão, trouxe angústias sobre a minha capacidade de levar a pesqui-
sa adiante. Teria de fazer um trabalho de campo que não seria etnográfico, pelo 
menos na visão da maioria dos antropólogos. Também não seria uma pesquisa 
totalmente educacional, pois conteria elementos muito próximos de um traba-
lho antropológico. Nesse sentido, foram úteis os textos do Prof. Dr. Elie Ghanem, 
cujas pesquisas com povos indígenas enxergam nas suas escolas exemplos de 
inovação educacional (GHANEM, 2016; GHANEM; ABBONIZIO, 2012); tam-
bém foi útil a contribuição de Dal Bó (2010) sobre indígenas na Universidade 
Federal de São Carlos. Identifiquei-me com os dilemas que ambos vivenciaram.

Assim como Dal Bó, percebi que estava em um tipo de situação etnográ-
fica invertida. Normalmente, o antropólogo se desloca ao local de campo, tor-
na-se um estranho e precisa se adaptar ao ambiente e às regras do lugar em que 
está se inserindo para conseguir realizar sua investigação. No entanto, na minha 
pesquisa e na daquela autora,

[…] ocorreu, de certa maneira, uma inversão do que geral-
mente acontece nas pesquisas de campo, pois não foi ne-

[1]   OLIVEIRA, M. A. Indígenas e o ensino médio em Roraima. Demandas de estudantes Macuxi. 2020. Tese 
(Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2020.

[2]   Esse conceito será mais bem explicado no Capítulo 3.

[3]   O regime de alternância consiste em um sistema de ensino em que os alunos permanecem um tempo em suas co-
munidades executando projetos elaborados pelos professores e discentes, que deveriam ter relação com o seu universo de 
vivência e com os conteúdos desenvolvidos em sala de aula. O CAM tem essa modalidade de ensino desde a sua fundação.



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

14

cessário que eu descobrisse o lugar, que eu me inserisse em 
um espaço e me adaptasse a ele; todavia, quem passou por 
isso foram os índios, que saíram de suas aldeias, foram morar 
longe de casa, estabeleceram relações com não-índios e com 
índios de outras etnias, inclusive nas moradias estudantis. En-
fim, conviveram – e convivem – em um universo que pode 
lhes ser totalmente novo, mas que, ao contrário, para mim é 
conhecido. (DAL BÓ, 2010, p. 11).

Eu tinha necessidade de evidenciar como os estudantes enxergavam a 
instituição e o que esta representava para eles, tentar ouvi-los para captar as 
razões que os motivavam a estudar em uma escola não indígena. Os trabalhos 
feitos até então haviam se centrado na instituição e acabavam se detendo em 
documentos oficiais da unidade escolar ou em depoimentos dos servidores, prin-
cipalmente professores, com vistas a alcançar uma interpretação do CAM. Entre-
tanto, parecia necessário explicitar também o ângulo do discente, pois a organi-
zação escolar deveria ser destinada a ele e ela. São os estudantes a viga mestra da 
unidade escolar, e seus interesses deveriam ser mais compreendidos e ouvidos.

Um bom sistema educacional é pensado desde as (e deve res-
ponder prioritária e fundamentalmente às) necessidades de 
quem aprende: crianças, jovens e adultos. O sistema em seu 
conjunto, e cada instituição educacional em particular, deve 
adaptar-se aos alunos, e não o inverso. Tal adaptação inclui 
decisões em torno do para quê, do onde, do quando, do o quê 
e do como na educação e na aprendizagem. A(s) língua(s) de 
instrução, o currículo e a pedagogia, a administração escolar, 
a avaliação das aprendizagens, a organização do tempo e do 
espaço devem ser pensadas e desenhadas em primeiro lugar 
em função dos alunos e de suas necessidades, e não daquelas 
dos educadores, diretores, administradores ou pais de família. 
Os alunos não são meros clientes, usuários ou consumidores 
de educação, senão destinatários principais e agentes ativos 
de sua própria aprendizagem. Sua participação e consulta são, 
pois, essenciais. (TORRES, 2003, p. 83, grifos da autora, tra-
dução minha).

Gersem Luciano (2019) também concorda com a necessidade de ouvir 
os estudantes, pois entende que “Os jovens precisam ser ouvidos para saber-
mos o que esperam e querem da escola indígena. Eles sabem muito bem o que 
querem da vida, do mundo e da escola” (LUCIANO, 2019, p. 25-26). No caso de 



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

15

estudantes macuxi, a pesquisa me possibilitou olhar um universo mais complexo 
e sair da figura dominante de professor e pesquisador. Tentei vislumbrar como 
esses jovens indígenas estavam convivendo em um ambiente que causava, ao 
mesmo tempo, admiração e medo. Assim, ouvi-los e descobrir seus motivos para 
estudarem na instituição e de que maneira estavam vivenciando essa experiên-
cia seria fundamental para sugerir opções de melhorias nas condições que esses 
estudantes experimentam.

Entretanto, o processo de entendimento da realidade desses povos indí-
genas, em especial os Macuxi e os estudantes dessa etnia que frequentavam o 
CAM, foi se dando também durante a elaboração deste livro. O que inicialmente 
era uma curiosidade sobre a motivação da presença dos estudantes indígenas 
no Câmpus Amajari foi se tornando uma nova reflexão. Reposicionei minha con-
cepção de educação escolar e enxerguei os Macuxi como potenciais sujeitos de 
seus destinos, não mais circunscrevendo sua situação e objetivos a respeito de 
seus futuros acadêmicos e pessoais às expectativas de lideranças de suas comu-
nidades ou de seus responsáveis legais. Mais do que saber por que queriam estar 
no CAM, preocupei-me também em entender o que estavam fazendo com sua 
escolarização enquanto estavam na instituição.

A pesquisa identificou as expectativas dos estudantes sobre sua perma-
nência na instituição, bem como suas impressões sobre suas comunidades e so-
bre as opções de escolarização disponíveis. Para tanto, optou-se pela observação 
participante e por entrevistas detalhadas com 22 estudantes da instituição e 11 
estudantes de escolas indígenas das comunidades Três Corações, Guariba e do 
Barro, além de conversas com gestores, docentes e lideranças indígenas da região. 

As hipóteses analisadas com as informações empíricas foram: 1) os moti-
vos que traziam esses estudantes respondiam ao desejo de familiares, de amigos 
e de lideranças de que os jovens retornassem às suas comunidades para auxiliar 
em futuros projetos agropecuários ou de piscicultura, sendo que os estudantes 
também tinham outros objetivos decorrentes de sua experiência no CAM, que 
poderiam não coincidir com o desejo de seus responsáveis; 2) o que buscam 
na instituição estaria relacionado majoritariamente à perspectiva de ingressarem 
nas universidades públicas e privadas do estado, por considerarem a escolariza-
ção do CAM mais apropriada para esse objetivo em oposição às dificuldades que 
as escolas indígenas apresentam. 

A hipótese referente aos motivos que atraem os jovens macuxi ao CAM 
se mostrou verdadeira, pois foi constatado que esses estão inicialmente con-
dicionados às decisões de seus responsáveis. Da mesma forma, evidenciou-se 
que, no decorrer da formação e por influência do ambiente escolar, a maioria é 



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

16

impulsionada a prosseguir em seus estudos. A hipótese sobre o que buscam na 
instituição também se confirmou, tendo-se explicitado o ensino superior como 
um projeto de futuro desses estudantes do CAM.

O primeiro capítulo do livro apresenta minhas motivações para desenvol-
ver a pesquisa e a discussão da literatura especializada sobre o tema de alunos 
indígenas em escolas não indígenas. 

O segundo capítulo apresenta a região do município de Amajari. Nessa 
parte, informo sobre as comunidades que visitei e as conversas que mantive com 
os tuxauas4 dos lugares a que pertencem os alunos que participaram da pesquisa. 
A exposição do referencial teórico que sustenta o livro se soma ao panorama do 
local da pesquisa e às impressões que tive em meu trabalho de campo.

O terceiro capítulo, por sua vez, trata do ensino médio profissionalizante 
e de sua principal proposta para os cursos presenciais: o ensino integrado. De-
talho o Câmpus Amajari e sua prática pedagógica. Ainda nesse capítulo, reflito 
sobre a educação escolar indígena e faço um histórico da implantação da escola-
rização indígena em Roraima. Abordo o tema dirigindo-me à influência das esco-
las indígenas consideradas diferenciadas sobre os alunos que chegam ao câmpus 
e refletindo sobre como isso os afeta no processo de aprendizagem.

O quarto capítulo conceitua juventude no contexto atual e constrói uma 
abordagem das juventudes macuxi de Roraima. Está composto pelas informações 
resultantes das entrevistas e conversas, refletindo sobre a expectativa em torno da 
juventude indígena, sobre a dicotomia aldeia/cidade e sobre os conflitos de perten-
cimento étnico que esses jovens enfrentam. Por fim, o capítulo responde à pergunta 
norteadora da pesquisa: o que os estudantes indígenas macuxi buscam na instituição?

Na Conclusão, retomo as duas hipóteses focalizadas na pesquisa, segun-
do as quais a ida ao Câmpus Amajari do IFRR se deve a influências de fami-
liares e das lideranças, que percebem a necessidade de melhorar as condições 
de sobrevivência nas aldeias ou comunidades macuxi por meio do domínio de 
conhecimentos ligados ao manejo da agricultura, da pecuária ou da aquicultu-
ra. Entretanto, esse desejo entra em conflito com o interesse dos e das jovens 
macuxi, que revelaram uma visão negativa sobre as escolas indígenas em suas 
comunidades. Assim, a segunda hipótese subordina a procura da escolarização 
ofertada pelo Câmpus Amajari à busca desses estudantes por melhores condi-
ções para a disputa de vagas nos cursos superiores disponíveis em Boa Vista e em 
outros municípios do estado.

[4]   Tuxauas são lideranças escolhidas pelas comunidades de acordo com regulamentos internos de cada comu-
nidade ou etnia em Roraima. Normalmente essas lideranças são escolhidas pela sua proximidade com a sociedade 
envolvente e por suas habilidades em negociar com os regionais.



Capítulo 1
O CAMINHO DAS PEDRAS

Se encontrei-os
menos intactos do
que esperava, iria
descobri-los mais

secretos do que sua
aparência poderia

deixar supor.
(LÉVI-STRAUSS,

1996, p. 144).



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

18

Lévi-Strauss relata nos Tristes trópicos, quando ainda era um jovem etnó-
grafo nos idos de 1935, seu encontro com os indígenas que viviam às margens do 
rio Tibagi, no Paraná, e como ficou decepcionado por considerar aqueles povos 
uma mistura confusa de “selvagens” e “civilizados”. Alguns anos depois, o autor 
refletiu sobre a maneira enganosa pela qual enxergou aqueles indígenas e como, 
após sua experiência, conseguiu entender que, mesmo tendo passado por um 
longo período de tentativas de colonização, aqueles povos criaram formas de so-
brevivência que traziam elementos tanto dos colonizadores quanto da tradição 
de suas etnias e, ainda assim, mantinham-se indígenas.

De certa forma, e de maneira mais lenta, a partir do momento em que 
passei a residir em Amajari, no estado de Roraima, tive a mesma sensação que 
o jovem antropólogo teve quando se aventurou pelas terras paranaenses. Fui 
aprovado em um concurso para professor de História no Instituto Federal de 
Roraima (IFRR), no município de Amajari, interior do estado. Assim, passei a le-
cionar, desde setembro de 2015, no ensino básico e tecnológico (EBT). Conse-
quentemente, iniciei a vivência de uma realidade totalmente nova e instigante 
para mim. Naquele momento era formado em História, havia feito mestrado em 
História Social e tinha experiência, desde 1994, no magistério público e privado 
na cidade de São Paulo. Quando me deparei com a realidade roraimense, percebi 
o quanto a presença de indígenas em contexto urbano, universidades e escolas 
de Roraima é intensa, o que me surpreendeu e demonstrou minha ignorância 
sobre a realidade dos povos indígenas naquele momento.

Como grande parte das pessoas que vivem em metrópoles, tinha visão 
estereotipada dos povos indígenas no Brasil. Andrade (2012, p. 10) tratou da 
presença do povo Sateré Mawé na cidade de Manaus e abordou essa visão – tra-
zida por influência de vários elementos da literatura, do cinema, das mídias e do 
senso comum – segundo a qual associamos os povos indígenas à floresta.

Embora imaginasse encontrar os indígenas em suas comunidades vivendo 
da agricultura, da pesca e da caça, encontrei-os em várias atividades, inclusive 
como meus colegas de trabalho no Câmpus Amajari (CAM). Essa realidade, loca-
lizada em uma área rural e em uma escola considerada do campo, é igualmente 
comum em grandes metrópoles. Mesmo vindo de uma, não tinha percebido tal 
circulação dos indígenas em São Paulo: a metrópole paulistana é a quarta em 
população indígena, segundo a Comissão Pró-Índio de São Paulo (2013, p. 26). 
De acordo com a ONU-Habitat, citada nessa mesma publicação, a presença dos 
indígenas nas cidades é resultado de dois fatores principais:



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

19

o crescimento das cidades, que alcançam as terras indígenas 
e as englobam na área urbana; e a migração dos índios para as 
cidades. […] A migração para as cidades pode ser voluntária ou 
forçada e, em muitas situações, envolve violação de direitos 
humanos, como nos casos em que é motivada pela expulsão 
de suas terras de origem, insegurança econômica, ausência ou 
precariedade de serviços básicos ou ainda por conflitos arma-
dos […]. (CPI-SP; CENTRO GASPAR GARCIA, 2013, p. 9).

O mesmo documento aponta a educação como um dos motivos para a 
ida de indígenas para regiões urbanizadas. Seus autores citam casos similares em 
Belém, Campo Grande, Curitiba, Manaus, Porto Alegre e São Paulo, cidades nas 
quais ocorrem situações favoráveis ou não ao desenvolvimento de uma educa-
ção escolar indígena diferenciada1 (CPI-SP; CENTRO GASPAR GARCIA, 2013, p. 
31-39). Em Roraima, na capital Boa Vista, a educação também é apontada pelos 
indígenas como um dos motivos importantes para os deslocamentos para as áre-
as urbanizadas (REPETTO, 2008, p. 33).

Essa realidade era desconhecida para mim, quando cheguei ali. A capital 
do estado tem em suas origens uma formação pluricultural, pois, além de reunir 
os povos indígenas da região, também se constitui de moradores de várias partes 
do Brasil, da Venezuela e da Guiana. Quem visita a cidade pode ver a presença 
dos migrantes e imigrantes, assim como a circulação dos indígenas em várias or-
ganizações, escolas, universidade ou os diversos tipos de trabalho nos quais eles 
e elas atuam (MELO, 2012, p. 48).

Amajari, por sua vez, possui características diferentes. A cidade fica a 156 
quilômetros da capital, sendo necessário percorrer 100 quilômetros pela BR-174 
em direção a Pacaraima e mais 56 quilômetros pela rodovia estadual RR-203. 
Esse percurso tem como paisagens a savana típica da região, chamada de lavra-
do, e as entradas para diversas comunidades indígenas que circundam o muni-
cípio. A seguir, na Figura 1, um mapa localizando as terras indígenas no estado, 
mostrando sua proximidade do CAM e as diversas comunidades indígenas.

[1]   Segundo Clarice Cohn, “por ela deve se assegurar a inclusão da língua, da cultura e dos saberes indígenas no 
projeto curricular dessas escolas e o respeito à particularidade étnica dessas populações, reunindo alunos e profes-
sores de uma mesma etnia em seu projeto, execução e gestão” (COHN, 2005, p. 489).



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

20

Figura 1– Mapa das terras in-
dígenas demarcadas no esta-
do de Roraima

Fonte: Folha Web de Boa Vis-
ta (2016)Nota [1].

Nota [1]  83,2% DOS INDÍGE-
NAS vivem em Roraima, diz IBGE. 
Folha Web, Boa Vista, 1 jul. 2016. 
Disponível em: https://folhabv.
com.br/noticia/CIDADES/Capi-
tal/83-2--dos-indigenas-vivem-
-em-Roraima--diz-IBGE/17782. 
Acesso em: 28 nov. 2020.

O Câmpus Amajari do Instituto Federal de Roraima fica na pequena Vila 
Brasil (sede administrativa de Amajari), com uma estrutura mínima para os servi-
dores morarem e trabalharem. A cidade conta com pouco mais de mil habitan-
tes e se caracteriza pela precariedade da comunicação e do transporte. Para se 
chegar à cidade partindo de Boa Vista, ou para fazer o caminho inverso, é mais 
comum utilizar táxi-lotação, que atende de acordo com a quantidade máxima de 
passageiros, não obedecendo a um horário fixo. Há, além disso, um ônibus que 
faz o trajeto, saindo pela manhã de Amajari e à tarde de Boa Vista, ou a possibi-
lidade de contar com a boa vontade de colegas que fornecem carona em troca 
de uma contribuição para o gasto com combustível. Na Vila Brasil, localiza-se 
o câmpus, com comunicação via telefonia celular e internet muito precárias. A 
instituição dispõe de conexão com a internet por satélite, que sofre várias osci-
lações. Para os moradores, a internet é fornecida por apenas duas operadoras de 
telefonia celular, ou via rádio, que costuma ser caro e limitado.



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

21

Figura 2 – Vista aérea da Vila 
Brasil, distrito-sede do muni-
cípio de Amajari

Fonte: Roraima 1 (2019)Nota [2].

Nota [2]  PREFEITURA do Amaja-
ri realizará concurso público em ju-
lho. Portal Roraima 1, 18 jan. 2019. 
Disponível em: https://www.rorai-
ma1.com.br/2019/01/18/prefeitu-
ra-do-amajari-realizara-concurso-
-publico-em-julho/. Acesso em: 15 
jul. 2021.

Figura 3 – Câmpus Amajari do 
IFRR

Fonte: Ramon Oliveira de 
Queiroz (2015).

O Câmpus Amajari tem área total de 256 hectares e conta com a seguinte 
estrutura física: um bloco para a área administrativa com dois pisos; dois blocos 
para ensino, pesquisa e extensão, com oito salas de aula, três laboratórios e uma 
biblioteca; um restaurante; dois alojamentos (feminino e masculino); casa de apoio 



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

22

para o coordenador de alojamento; ginásio poliesportivo, com academia; área de 
convivência em forma de tapiri2; laboratório de aquicultura; e almoxarifado.

Em Amajari tive meus primeiros contatos com os alunos do câmpus, que, 
em sua maioria, são indígenas. Pude identificar a presença das etnias macuxi, wapi-
chana, sapará, ingarikó, taurepang e, mais recentemente, ye’kuana, que frequenta-
vam e, em alguns casos, ainda frequentam a unidade escolar pesquisada3 (Figura 4).

Figura 4 – Etnias presentes no 
Câmpus Amajari em 2017

Fonte: Elaborada pelo autor a 
partir de dados da pesquisa.

A presença dessas etnias é numerosa, chegando a mais da metade do cor-
po discente da instituição. Dos 440 alunos em 2019, 240 eram estudantes que 
se autodeclararam indígenas (LOPES, 2019). Tal contexto propiciou uma reflexão 
sobre os discentes e sobre o que eles anseiam quanto a essa instituição. Imaginei, 
quando cheguei, que o Câmpus Amajari tivesse um olhar especial para os grupos 

[2]   A estrutura de tapiri é uma habitação tradicional indígena que pode funcionar como um pequeno e provisó-
rio abrigo, feita de palha. Também pode se referir ao espaço construído para se defumar a borracha nos seringais 
durante o Ciclo da Borracha.

[3]   Para a grafia dos etnônimos indígenas, adoto neste livro a “Convenção sobre a grafia dos nomes tribais” da 
Associação Brasileira de Antropologia. Essa convenção recomenda o uso da letra maiúscula quando o etnônimo 
indígena for um substantivo, mas faculta a letra minúscula no uso adjetival desses termos.



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

23

indígenas. Entretanto, havia pouca ou nenhuma preocupação com essa parcela, 
que era de 56% dos estudantes em 2015.

Apesar de a região ser considerada rural, é necessário entender que o 
próprio conceito de rural tem sido flexibilizado. Algumas regiões estão muito 
próximas de cidades maiores, como é o caso de Amajari. Esses espaços chama-
dos de rurais têm apresentado crescentes características de ambientes urbanos, 
e muitas vezes fica difícil perceber as fronteiras entre as duas lógicas. Segundo 
Ponte (2004, p. 27),

[…] o rural deve ser entendido como um território criado pe-
las relações econômicas, sociais e políticas que a população 
do campo estabelece com a terra. Portanto, considera-se que 
ao mesmo tempo em que os dados quantitativos apresentam 
contribuições para se compreender o rural, a ênfase maior se 
dá para as relações estabelecidas no campo. Essas permitem 
uma análise qualitativa sobre a realidade, representando vari-
áveis relevantes que permitem entender toda a dinâmica e a 
peculiaridade desses territórios. 

Assim sendo, para um observador desatento, os discentes são muito pa-
recidos com a maioria dos adolescentes que estão em qualquer outra instituição 
escolar do país, a não ser por serem majoritariamente indígenas. Os estudantes 
circulam com seus celulares e fones de ouvido e têm as mesmas angústias e 
dúvidas de qualquer jovem estudante. Os docentes, a maioria oriunda de outros 
estados e vinda de grandes cidades, mantêm seus costumes e, assim como eu, 
tinham ou têm uma visão estereotipada dos indígenas. No entanto, as interven-
ções institucionais e a rotatividade de servidores no câmpus paulatinamente têm 
colaborado para uma mudança positiva na percepção dos servidores com relação 
à diversidade cultural da instituição. Mudança que foi impulsionada pela nome-
ação, em 2016, de uma diretora de ensino da etnia wapichana, com experiência 
no movimento indígena local, bem como pela perspicácia do diretor-geral, que 
permitiu ações de estímulo e respeito às diferenças culturais, principalmente du-
rante seu mandato, entre 2016 e 2020.

O CAM já tinha seis anos quando fui nomeado e, até aquele momento, 
ainda não havia sido realizada nenhuma discussão sobre a questão indígena en-
tre os alunos e a comunidade escolar, mesmo sendo do conhecimento da direção 
e da coordenação pedagógica os vários casos de tensão entre estudantes não 
indígenas e indígenas.



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

24

Diante dessa realidade, elaborei um projeto, aceito pela Pró-Reitoria de 
Ensino do IFRR em 2016, que incentivava práticas pedagógicas inovadoras na 
instituição, para ações com docentes das áreas de Português, Artes e Zootecnia. 
Intitulado “Diversidade cultural e suas implicações no ambiente escolar”, o proje-
to buscava relacionar questões das comunidades indígenas locais aos conteúdos 
programáticos das disciplinas envolvidas, realizar visitas técnicas à comunidade in-
dígena Boca da Mata para participar dos festejos da Semana dos Povos Indígenas e 
visitar o sítio arqueológico Pedra Pintada, dentro da Terra Indígena São Marcos. Es-
tudantes e servidores participaram de debates sobre cultura e arte indígenas com 
o artista plástico macuxi Jaider Esbell e com o escritor indigenista Ricardo Dantas. 
O projeto concluiu-se com a criação do Museu da Imagem e da Memória Indígena, 
localizado na mesma instituição educacional (OLIVEIRA, 2019)4.

A dissertação de Lima (2018) sobre a retenção e a evasão nos campi do 
IFRR de Amajari e de Boa Vista na Zona Oeste (CBZO) também fornece alguns 
dados interessantes sobre os números e motivos desses problemas. A autora 
conversou e realizou pesquisa com questionário envolvendo 46 estudantes do 
CAM, dos cursos de ensino médio integrado em Agropecuária e Aquicultura, 
sendo 21 estudantes com algum tipo de dependência em alguma matéria – ou 
seja, estudantes que foram reprovados em alguma disciplina e, durante os cur-
sos, estavam acompanhando essas disciplinas novamente – e os demais sem es-
sas dificuldades. A pesquisa constatou que os estudantes do CAM apresentaram 
reprovações em disciplinas da base comum curricular, principalmente Matemá-
tica e Português, durante o ensino fundamental, o que, segundo a autora, pode-
ria explicar o alto número de estudantes com dependência nos cursos técnicos 
integrados ao ensino médio do CAM, que chegou a 46% dos alunos e alunas 
participantes (LIMA, 2018, p. 57-58).

Ainda segundo Lima, 100% dos alunos e alunas do CAM afirmaram ter 
enfrentado problemas familiares por “ficar de dependência”, o que, em certa me-
dida, atrapalha o andamento do aprendizado (LIMA, 2018, p. 61). A autora iden-
tificou em quais disciplinas predominavam as “dependências” no CAM, a saber: 
Química, Português, Inglês, Geografia, Física, Biologia, História, Matemática, 
Sociologia e Educação Física. Segundo a autora, isso caracterizava a dificuldade 
trazida do ensino fundamental por esses estudantes (LIMA, 2018, p. 62).

[4]   Com a minha saída em agosto de 2016 para a realização do doutorado, o projeto do Museu foi interrompido. 
Não houve disposição da instituição em continuá-lo por vários motivos, como dificuldades de espaço, de organiza-
ção do acervo e de envolvimento dos e das discentes.



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

25

As reprovações no ensino médio, segundo Lima (2018 p. 63), são muito 
mais frequentes no 1o ano – por exemplo, no 1o Módulo (60%) e no 2o Módulo 
(40%) –, o que mostra o impacto causado pela adaptação dos alunos e alunas à 
nova situação que passam a viver na instituição, ao saírem de escolas estaduais 
sem estruturas integralizadas, com ausências constantes de professores e profes-
soras e de cursos regulares, e passarem a viver em situação de alojamento, com 
carga horária maior e tendo interação com disciplinas com as quais quase não 
tiveram contato no período anterior. No Capítulo 2 deste livro, aprofundaremos 
essas diferenças.

A partir dessas experiências, pude refletir sobre a realidade dos estudantes 
indígenas daquele câmpus e comecei a me questionar sobre o que os motivava 
a se deslocarem até a unidade escolar para terem contato com uma instituição 
não indígena e com práticas de escolarização convencionais e homogeneizantes, 
quando poderiam, se quisessem, estudar em escolas indígenas em suas comu-
nidades de origem, que mantinham professores indígenas e, em alguns casos, 
preservavam o ensino da língua materna.

O estado de Roraima costuma ser considerado um local de forte luta pela 
implantação de uma educação escolar indígena diferenciada na Região Norte. 
A maioria das comunidades tem escolas indígenas com professores indígenas e 
ensino das línguas macuxi, wapichana e ingarikó, além de haver a escola indíge-
na yanomami (FREITAS; TORRES, 2016, p. 753-755). Uma característica muito 
marcante dessas escolas indígenas roraimenses é a relação bem integrada que 
mantêm com a comunidade. Ambas, escola e comunidade, elaboram em conjun-
to um calendário, e mensalmente é feita uma reunião na qual a comunidade dis-
cute com integrantes da escola os avanços e problemas. Os professores e alunos 
são avaliados também pela comunidade e a esta devem prestar contas. Por fim, 
os diretores das unidades escolares são selecionados pela comunidade entre os 
professores habilitados, para um mandato de dois anos (REPETTO, 2012, p. 140). 
Assim, parecia surpreendente os alunos indígenas buscarem o Instituto, visto que 
tinham opções de escolas muito mais próximas de suas realidades.

O tema surgiu com um sentimento de surpresa ao verificar-se a presença 
elevada de estudantes indígenas em uma instituição de ensino médio técnico 
e profissionalizante não indígena, em uma região cujo número de escolas indí-
genas consideradas diferenciadas é grande. Essa dúvida também ocasionou a 
reflexão sobre a condição dos estudantes indígenas. Consoante o que indica Dal 
Bó (2018), a trajetória dos estudantes indígenas que chegam às universidades, 
invariavelmente obrigados a passar pelo ensino médio, é um longo processo de 
formação no qual a escolarização produz diversos resultados.



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

26

Se não tivessem enfrentado essa formação, os/as interlocuto-
res/as desse trabalho não estariam onde estão e, mais do que 
isso, se não a tivessem enfrentado com resistência, tampouco 
estariam na universidade. Resistir à escola e à universidade 
não significa delas abrir mão, e sim construir uma formação 
crítica, questionadora, inquieta. A escolarização, do modo 
como foi (e em muitos locais continua sendo) oferecida aos 
povos indígenas no Brasil, pode ser aniquiladora de modos 
indígenas de existir e de pensar, mas ela nem sempre atinge 
esse fim. (DAL BÓ, 2018, p. 20). 

A escolarização que esses estudantes receberam ao longo do seu percurso 
na educação básica em Roraima foi marcada por uma íntima relação com a luta 
por direitos e garantias da posse de suas terras. Também por uma necessidade 
de sobrevivência em virtude da constante aproximação da sociedade envolvente, 
seja por meio das escolas catequizadoras e colonizadoras, seja pela construção 
das rodovias que cruzam os territórios indígenas, seja pela ocupação de seus ter-
ritórios por fazendeiros, mineradoras ou garimpeiros. Essa aproximação trouxe 
relações interétnicas intensas, que envolveram indígenas de etnias diferentes e 
não indígenas, e posteriormente gerou conflitos entre os jovens, que passaram a 
ingressar no ensino médio sem se preocupar com questões da luta anterior por 
suas terras. São jovens de uma geração que cresceu em suas comunidades com 
esse direito garantido, não o considerando menos importante, mas tendo outros 
no horizonte pessoal (REPETTO, 2006, p. 58).

Os adolescentes indígenas que frequentavam o Câmpus Amajari durante 
minha experiência como docente apresentavam muita vontade de aproveitar o es-
paço conquistado e também demonstravam dificuldades de adaptar-se às inúme-
ras situações às quais estavam sujeitos em uma instituição que os tratava de forma 
homogênea no processo de aprendizagem. Todavia, em “atividades culturais” ou 
no momento de receberem os benefícios oriundos das ações afirmativas, quando 
eram levados a revelar sua identidade originária, eram vistos de forma específica.

Era evidente a necessidade de suas construções sobre si mesmos serem 
cada vez mais pautadas pelo olhar dos não indígenas nas entrevistas exigidas 
para a matrícula, momento no qual sua origem indígena apontada na inscrição 
era comprovada com documentos e comprovantes de ligações com as comu-
nidades. O mesmo ocorria nas festividades da semana dos povos indígenas, ou 
em atividades em que suas identidades étnicas precisavam se explicitar para que 
pudessem se diferenciar dos demais discentes, com trajes ou danças típicas.



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

27

Embora a identidade étnica esteja juridicamente definida a 
partir do conceito de autoidentificação e adscrição, essas po-
pulações se apercebem por meio da expectativa da população 
brasileira de que os índios pareçam índios e, assim, se pin-
tam, fazem para si cocares (diante da falta de penas de arara, 
com penas de aves criadas) e utilizam tangas. Apropriam-se, 
portanto, do estereótipo que nossa sociedade criou para os 
índios. (COHN, 2001, p. 41).

Figura 5 – Alunos do CAM nas 
comemorações da semana 
dos povos indígenas em 2019

Fonte: EducaRR (2021)Nota [3].

Nota [3]  CAMPUS do IFRR no 
Amajari oferece curso on-line so-
bre direitos humanos. EducaRR, 
11 mar. 2021. Disponível em: 
https://educarr.com.br/index.
php/2021/03/11/câmpus-do-ifrr-
-no-amajari-oferece-curso-on-line-
-sobre-direitos-humanos/. Acesso 
em: 15 jul. 2021.

A confusão, muito recorrente, baseada na ideia de que indígenas estão 
perdendo suas características originárias ao estarem se valendo dos ambientes 
estranhos a eles desconsidera a necessidade de sobrevivência no mundo que lhes 
foi ofertado. “Parecer índio” pode ser, em muitos casos, uma forma de afirmar 
sua identidade de maneira a ser compreendido e respeitado; em contrapartida, 
para eles, o fato de corresponder a um determinado estereótipo para ser percebi-
do como indígena – como se apresentar com roupas tradicionais, como na Figura 
5 – não significa obrigatoriamente perda cultural.



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

28

Muitos acreditam que o “verdadeiro” indígena é o que mantém determi-
nados elementos de sua cultura e que, quando indígenas deixam suas comunida-
des, podem perder essa cultura por estarem convivendo com não indígenas, ten-
do hábitos considerados pelo senso comum como não pertencentes ao universo 
indígena. Todavia, como nos diz Cunha (2009, p. 330), 

Para atingir os seus objetivos […], os povos indígenas pre-
cisam se conformar às expectativas dominantes em vez de 
contestá-las. Precisam operar com os conhecimentos e com a 
cultura tais como são entendidos por outros povos, e enfren-
tar as contradições que isso possa gerar. 

Contradições que, eventualmente, podem aparecer em seu comporta-
mento na comunidade ou na cidade, na relação com elementos de sua “cultura” 
que o preconceito costuma obrigar a esconder.

Também Melo (2018) acompanhou as trajetórias dos indígenas e suas 
organizações em Boa Vista, onde tentavam fazer valer seus direitos constitucio-
nais frente a racismos institucionais. Anastácio, liderança da organização Kuaikrî, 
que apoia indígenas em Boa Vista, afirmava em entrevista: “Se o índio não fala 
nada, não fala quem ele é, ele vai ficar bem. Se ele diz, ele vai ter discriminação” 
(MELO, 2018, p. 27). Sendo assim, muitas vezes a estratégia de ocultar ou passar 
despercebido em sua identidade étnica se traduz como forma de resistir e sobre-
viver em um ambiente hostil, e não de negar sua identidade.

Lasmar (2005) também discute essa insistência em identificar os indíge-
nas. A autora constata a incoerência de associar o “índio” a um modelo tradi-
cional construído por nossa sociedade ocidental colonizadora, para a qual “uma 
pessoa pode ser reconhecida como ‘indígena’ à medida que vive com índios e 
como índio” (LASMAR, 2005, posição 58).

A cultura precisa ser entendida levando-se em conta as transformações 
que sofre nas relações que mantém com os seus traços tradicionais, bem como 
nas “fronteiras” que estabelece com eles, principalmente nas relações interétni-
cas, nas quais prevalece a diferença. Portanto, deixar de comer peixe ou tomar 
caxiri, frequentar ambientes citadinos ou usar celular não torna os estudantes 



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

29

menos indígenas. Juntando os conceitos de fronteiras, de Barth5, e de traços 
diacríticos, de Carneiro da Cunha6, Cohn estabelece corretamente a situação:

Assim, o que importa não é a manutenção dos traços em si, 
mas da diferença que origina a identidade e que é estabeleci-
da contextualmente por meio de traços maleáveis e flexíveis. 
A cultura não deve se manter em uma suposta integridade; 
o que deve ser preservada é sua diferenciação em relação às 
outras, são as fronteiras, e essas são traçadas por elementos 
que têm origem cultural, mas são escolhidos em contexto. 
(COHN, 2001, p. 37).

Gersem Baniwa, tratando da importância de os povos indígenas estarem 
tanto na educação básica quanto na universidade, também discorda da visão de 
uma perda cultural por estarem afastados de suas aldeias, e conclui:

Por isso, não há distância social, cultural e espiritual entre in-
dígenas ou comunidades indígenas urbanas e aldeias. Quando 
há, é porque a distância foi artificialmente ou ideologicamente 
construída. Neste sentido, perguntar ou se preocupar se o estu-
dante indígena, ao se formar, irá voltar à aldeia para ajudar seu 
povo, como uma condição de ser indígena ou, pior ainda, para 
ter direito ou não, não tem sentido. (LUCIANO, 2019, p. 70).

Para o autor, nesse caso, não importa se o indígena formado voltará para a 
aldeia, mas em quais circunstâncias poderá manter essa conexão com sua origem: 
“Qualificar o indígena formado pelo seu retorno ou não à sua aldeia é uma forma 
de discriminação, preconceito, exotismo e exclusão” (LUCIANO, 2019, p. 70).

Dessa forma, fui impulsionado para o problema que orienta este livro: 
compreender o que traz esses e essas jovens para o Câmpus Amajari e como o 
ensino médio é entendido pelos estudantes indígenas macuxi. Este trabalho visa 
contribuir para o enfrentamento do problema caracterizando o que os estudantes 
procuram encontrar na escolarização que o Câmpus Amajari do Instituto Federal 
de Roraima lhes oferece. São jovens que deixam suas comunidades e vão viver em 

[5]   BARTH, F. Ethnic groups and boundaries: The social organization of culture difference. Boston: Little, Brown 
and Company, 1969.

[6]   CUNHA, M. C. Etnicidade: da cultura residual mas irredutível. In: CUNHA, M. C. Antropologia do Brasil. 
São Paulo: Brasiliense/Edusp, 1986.



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

30

alojamentos distantes de seus familiares e de sua cultura. Identificar o ponto de 
vista e as perspectivas desses estudantes quanto ao IFRR em Amajari ajudará a 
compreender se essa geração macuxi vê o ensino médio ao qual tem acesso como 
sua principal forma de profissionalização, seja para melhorar suas condições de 
vida nas comunidades de origem, seja para se situar na sociedade envolvente.

A escolha do grupo macuxi decorreu de um levantamento que realizei em 
2017 com 104 estudantes do ensino médio integrado e de uma turma de alter-
nância, autodeclarados indígenas. O resultado, apresentado na Figura 4 (p. 22), 
evidenciou a predominância dos Macuxi.

No estado de Roraima, inclusive no Câmpus Amajari, os Macuxi são a 
etnia predominante. Segundo Peres (2013, p. 17), em Roraima, eles compõem 
uma população de aproximadamente 25.400 indivíduos. Esse povo colaborou 
também em pesquisas anteriores (ARAÚJO, 2006; BORTOLON, 2014; CUNHA, 
2004; DINIZ, 1972; FREITAS, 2003; MARTINS FILHO, 2015; MELO, 2012, 2018; 
SANTILLI, 1989, 1994, 2001) sobre temas de Linguística Aplicada, Antropologia 
e Educação Indígena, o que serviu de importante apoio para a interpretação dos 
dados desta pesquisa.

Todos esses trabalhos tratam de escolas indígenas ou discutem a circula-
ção dessas populações nas áreas urbanas do estado. Neste livro, entretanto, os 
Macuxi foram investigados em um ambiente escolar não indígena rural, pois o 
Câmpus Amajari do IFRR geralmente é considerado uma escola do campo. De 
acordo com o Decreto nº 7.352, de 4 de novembro de 2010, que dispõe sobre a 
política de educação do campo e o Programa Nacional de Educação na Reforma 
Agrária (Pronera), em seu artigo 1º, §1º, entende-se por:

I - populações do campo: os agricultores familiares, os extrati-
vistas, os pescadores artesanais, os ribeirinhos, os assentados 
e acampados da reforma agrária, os trabalhadores assalaria-
dos rurais, os quilombolas, os caiçaras, os povos da floresta, os 
caboclos e outros que produzam suas condições materiais de 
existência a partir do trabalho no meio rural; e

II - escola do campo: aquela situada em área rural, conforme 
definida pela Fundação Instituto Brasileiro de Geografia e Es-
tatística - IBGE, ou aquela situada em área urbana, desde que 
atenda predominantemente a populações do campo. (BRA-
SIL, 2010).



O caminho das pedras SumárioPróximo capítulo

31

O Câmpus Amajari (CAM) fica em uma área considerada rural, e toda a 
sua estrutura técnica é voltada para aulas com essa temática. Oferece cursos 
técnicos integrados7 em Agropecuária e em Aquicultura.

[7]   As modalidades de ensino ofertadas no Câmpus Amajari do IFRR são: cursos técnicos integrados ao ensino 
médio, nos quais são ministradas disciplinas técnicas e básicas do ensino médio; cursos técnicos subsequentes, 
para quem concluiu o ensino médio e faz apenas as disciplinas técnicas; cursos concomitantes, com aulas em outra 
unidade de ensino médio regular, em regime de alternância, prevendo-se 15 dias no IFRR e 15 dias na comunidade; 
e educação de jovens e adultos (EJA).



A PESQUISA, AS COMUNIDADES 
E OS MACUXI

Capítulo 2



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

33

Meu livro não é sobre uma escola indígena e se refere a uma situação 
comum em vários locais do Brasil, especialmente nas regiões Norte e Centro-
-Oeste: a frequência de indígenas em instituições escolares não indígenas. De 
acordo com dados do Censo de 2010 do Instituto Brasileiro de Geografia e Es-
tatística (IBGE), dos 817.963 indígenas existentes no Brasil, 315.180 residem em 
áreas urbanas (OLIVEIRA, N., 2014, p. 236). As chances de que muitos deles não 
frequentem escolas indígenas são muito altas, o que caracterizaria um percentu-
al importante de integrantes de povos originários em constante convivência com 
a sociedade envolvente. O Brasil, lembra Melo (2018, p. 16), é o terceiro país na 
América Latina em número de populações indígenas vivendo em áreas urbanas, 
ficando atrás apenas do Chile e da Bolívia.

Gersem Baniwa Luciano (2019, p. 19) aponta os aspectos negativos e po-
sitivos do que chama de “êxodo indígena”. Classifica esse movimento para as 
áreas urbanas como um problema, pois ocasiona o esvaziamento das aldeias, 
tornando principalmente os serviços de saúde e de educação mais caros por ha-
bitante. Além disso, o deslocamento submete os jovens e as famílias – o autor 
centraliza seus comentários em Manaus – a “todo tipo de exclusão, marginaliza-
ção, preconceito, discriminação e racismo” (LUCIANO, 2019, p. 19). No entanto, 
o autor destaca outras consequências, como o fortalecimento das organizações 
indígenas nas cidades e uma qualificação maior na formação desses líderes, que 
acabam se destacando nos espaços urbanos.

Neste caso em particular percebe-se que, enquanto as aldeias 
localizadas em terras indígenas patinam fragilizadas em suas 
mobilizações e lutas por seus direitos, as comunidades indíge-
nas urbanas estão em franco processo gradativo de empode-
ramento mobilizativo, organizativo e reivindicativo. E não é só 
isso. É nelas e delas que percebemos uma nova consciência e 
força na luta pela valorização de suas culturas, pinturas, músi-
cas, danças, línguas e afirmação de suas identidades étnicas. 
São verdadeiros processos de pesquisa, resgate, (re) aprendi-
zagens e (re) construções culturais, identitárias e espirituais. 
(LUCIANO, 2019, p. 19-20).

A bibliografia sobre o tema é extensa (ALBUQUERQUE, 2011; ALBU-
QUERQUE; NAKASHIMA, 2012; ANDRELLO, 2004, 2006; BERNAL, 2009; 
BRAYNER, 2013; LASMAR, 2005; MACHADO, 2008; MELO, 2009; MELO, 
2012, 2018; MOTA, 2000), englobando desde pesquisas com populações que 
vivem em municípios próximos às suas aldeias até residentes em grandes capi-



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

34

tais, bem como em aldeias “dentro do espaço urbano”. As obras mais recentes 
abandonaram a tendência de opor aldeia a cidade em uma relação de domina-
ção, passando a abordar as situações como um contínuo (NUNES, 2010, p. 22).

O trabalho de Lasmar (2005) sobre os indígenas do Alto Rio Negro, por 
exemplo, parte de uma tentativa de entender o envolvimento de mulheres in-
dígenas com não índios e a extensão da aldeia em áreas urbanizadas. A inserção 
dessas pessoas de etnias variadas que se deslocam para cidades como São Gabriel 
da Cachoeira (AM) tem como motivação, entre outras, o desejo de escolarização.

À medida que se ampliou a influência salesiana, cresceu a 
importância da formação escolar completa, e o resultado foi 
que grande parte das famílias passou a não medir esforços 
para ver um filho completar os estudos e conseguir um 
trabalho assalariado. Entre as atividades que os índios 
plenamente escolarizados têm oportunidade de exercer, 
destacam-se as de professor e auxiliar de enfermagem. 
A valorização dessas duas profissões, que se relacionam, 
respectivamente, com a transmissão do saber acumulado e 
a cura e prevenção das doenças, parece indicar que estamos 
no caminho certo ao associar a busca por escolarização com 
uma concepção de conhecimento que conecta de forma 
conspícua o saber e poder de operar transformações. (LAS-
MAR, 2005, posição 2829).

Além da região amazônica, essa relação com a educação escolar também 
é apontada por pesquisadores nas cidades de Curitiba e Campo Grande (CPI-SP; 
CENTRO GASPAR GARCIA, 2013, p. 30).

Organizações indígenas por todo o país também fazem seus próprios le-
vantamentos e publicações, isoladamente ou com parcerias, a respeito das popu-
lações indígenas que residem em espaços urbanos (OLIVEIRA, 2010). Vale des-
tacar o Conselho Indígena de Roraima (CIR), a Organização de Índios da Cidade 
(Odic), a Associação Indígena Kapói e a Kuaikrî Associação Indígena. Com atua-
ção em Boa Vista, apresentam diferentes estratégias como forma de pressionar 
o Estado pelo reconhecimento do pertencimento étnico (MELO, 2018). Outra 
ainda é a Associação Indígena SOS Comunidade Indígena Pankararu, atuante em 
São Paulo desde 1994.

O antropólogo Roberto Cardoso de Oliveira é identificado por Melo (2018, 
p. 18) como o autor que inicia, com O índio e o mundo dos brancos: a situação dos 
Tikuna no alto Solimões, lançado em 1964, a temática relativa aos povos indígenas 



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

35

em áreas urbanas e consolida o tema em 1968, quando publica Urbanização e tri-
balismo: a integração dos índios Terena. Melo aponta Oliveira como um importante 
referencial, pois, além de suas publicações a partir da década de 1960, seus orien-
tandos nos programas de mestrado e doutorado também realizaram pesquisas e 
dissertações sobre a problemática de indígenas vivendo em cidades.

Melo também destaca a obra de Edgard de Assis Carvalho, publicada em 
1979, intitulada As alternativas dos vencidos: índios Terena no estado de São Paulo, 
fruto de sua tese de doutorado. A mesma Melo aponta os anos de 2000 em 
diante como um período rico em publicações voltadas ao tema. Relaciona algu-
mas categorias de análise que considera importantes, como: as relações sociais 
transfronteiriças, ou seja, entre aldeia e cidade; os fluxos migratórios; as políti-
cas públicas para indígenas da cidade; diagnósticos sobre a situação e os modos 
de vida na cidade; territorialidades; etnicidade indígena na cidade; questões de 
identidades multiétnicas na Amazônia brasileira; percepções dos indígenas sobre 
a cidade; e ensino de línguas indígenas na cidade (MELO, 2018, p. 18-19).

Em Boa Vista, a autora identifica as primeiras publicações a partir da déca-
da de 1990, com dois trabalhos: a obra Achados ou perdidos? A imigração indígena 
em Boa Vista, de Ferri (1990), e o relatório intitulado Trabalho e marginalização 
indígena em Boa Vista em 1999.

A partir do ano 2000, há um aumento no número de publicações a esse 
respeito no âmbito roraimense. A historiadora Azenate Braz, em 2003, conclui 
sua dissertação de mestrado (Relações interculturais: a vivência do índio Macuxi 
em Boa Vista) e, em 2010, publica o capítulo “Possibilidades de inclusão na his-
tória: índios Macuxi da cidade”, no livro História e diversidade: política, educação, 
gênero e etnia em Roraima.

De acordo com Melo (2018), o ano de 2016 recebe a publicação de Mo-
radores da Maloca Grande (LIMA; CIRINO, 2016), que “reúne a produção mais 
recente de pesquisadores indígenas e não-indígenas sobre dados etnográficos 
obtidos com as lideranças indígenas da cidade de Boa Vista” (MELO, 2018, p. 
20). Dessa obra, Melo destaca a contribuição de Lima e Souza, que apresentam, 
no “Mapeamento social dos indígenas de Boa Vista (RR)”, reflexões resultantes 
do projeto Violação dos Direitos dos Indígenas de Boa Vista, demandado pela 
Odic, cuja culminância foi o mapeamento social dos povos indígenas da cidade.

A autora também salienta o artigo de Rodrigues (2016) “Nem indígena 
nem ‘branco’: o dilema jurídico dos indígenas na cidade”, que enfatiza que 

os aplicadores do Direito não acompanham as mudanças so-
ciais provocadas pela pressão de movimentos indígenas, em 



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

36

especial no contexto urbano, ocasionando um tratamento 
inadequado às necessidades daqueles que residem em cida-
des. (MELLO, 2018, p. 20).

Nascimento (2016), por sua vez, relacionou o discurso de uma professora 
da rede estadual de ensino de Roraima à construção de identidades indígenas no 
ambiente escolar.

A própria tese de doutorado de Melo (2018) destacou as dificuldades que 
os indígenas residentes na cidade de Boa Vista vivenciavam ao terem sua iden-
tidade étnica recusada pelos agentes estatais devido ao fato de residirem fora 
das suas aldeias, sendo vítimas de racismos institucionais e tendo seus direitos 
constitucionais negados.

2.1 A temática da educação escolar indígena

Os primeiros trabalhos que abordam a educação escolar indígena como 
objeto de pesquisa datam do final dos anos 1970 e início dos anos 1980. A pri-
meira publicação indicada por Capacla (1995) trata da escolarização de etnias 
da Região Sul e de como estas estariam em posição de submissão e dominação 
com relação aos órgãos governamentais e aos sistemas de produção e consumo 
(SANTOS, 1975). Segundo Grupioni (2003), são pioneiros também Tsupal (1978) 
e Assis (1981). A temática viria a ganhar maior expressão a partir dos anos 1990, 
principalmente com Cunha (1990), Maher (1990) e Ferreira (1992).

Indígenas começaram a produzir dentro da temática (REZENDE, 2003; 
TAUKANE, 1996), numa tendência que teve continuidade em institutos de Edu-
cação, Antropologia e Linguística. Também são encontrados trabalhos nas áre-
as de Artes Plásticas, Geografia, História, Letras e Matemática. A produção foi 
impulsionada pela mobilização das populações indígenas a partir da década de 
1970, reivindicando seus direitos básicos tais como as demarcações de terras e 
demandas nas áreas de saúde e educação, sobretudo com as transformações 
advindas da Constituição de 1988, que reconhece direitos dos povos originários 
e os reconhece como sujeitos coletivos com legitimidade para colocar demandas 
judiciais sem intermediários. Consequentemente, a escolarização ampliou sua 
importância política.

Direitos específicos e cidadania plural indicam que os povos indígenas 
têm um tratamento jurídico diferenciado. Por exemplo, é concedido a eles o di-
reito de terra coletiva suficiente para a sua reprodução física, cultural e espiritual 
assim como a opção de educação escolar diferenciada baseada nos seus próprios 



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

37

processos de ensino, aprendizagem e produção, reprodução e distribuição de 
conhecimentos (LUCIANO, 2006, p. 36).

Vários trabalhos realizaram o levantamento da literatura sobre a educa-
ção escolar indígena (CAPACLA, 1995; CUNHA, 1990; GRUPIONI, 2003, 2008; 
LUCIANO, 2011; PALADINO, 2001), como também daquela sobre a relação de 
antropólogos com esse campo (CAVALCANTI-SCHIEL, 1999; SILVA, 1997, 1999; 
TASSINARI, 1997). As pesquisas pioneiras discorriam de maneira central sobre 
as implicações da presença de escolas em aldeias em zonas rurais e eram, na 
maioria das vezes, baseadas em estudos de casos e com abordagens temáticas 
comuns. Poucas lidavam, porém, com as “políticas e práticas educativas em nível 
nacional” (PALADINO, 2001, p. 21).

A “questão indígena nas salas de aula”, por sua vez, começou a emergir no 
campo antropológico brasileiro em análises sobre materiais didáticos (GOBBI, 
2006; GRUPIONI, 1996; SILVA; GRUPIONI, 1995), bem como no debate so-
bre a utilização do conjunto de conceituações e metodologias1 antropológicas 
por professores em suas práticas pedagógicas e no desafio de transmitir noções 
de cultura e sociedade, na Antropologia e na Sociologia, para os estudantes 
(DAUSTER, 2007; FONSECA, 1999; GUSMÃO, 2010; OLIVEIRA, 2011, 2014). 
O aumento do número de publicações reflete o espaço que a Antropologia e 
as Ciências Sociais ganharam dentro das exigências legislativas, pautadas pelas 
políticas nacionais de educação (Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacio-
nal, Parâmetros Curriculares Nacionais) e pelas políticas de diversidade (Lei nº 
10.639/2003 e Lei nº 11.645/2008).

Por sua vez, a literatura sobre estudantes indígenas (geralmente de apenas 
uma etnia) em escolas urbanas de capitais ou de cidades interioranas descreve 
sua trajetória e de suas famílias a partir de suas vivências dentro das instituições 
urbanas. Nesse contexto, são abertos os debates sobre a relação entre as escolas 
e os estudantes indígenas de diversas faixas etárias, como no caso dos Tikuna 
que vivem no Rio de Janeiro e se percebem como estudantes, reconhecendo a 
forma como os processos de escolarização atravessam suas vidas (PALADINO, 
2006). Igualmente foram abordadas as repercussões políticas advindas da pre-
sença das famílias Pankararu em escolas municipais de São Paulo (NAKASHIMA, 
2009) e a permanência dos Kayapó e Gorotire na cidade de Redenção, no Pará, 
povos que tinham na educação uma forma de apreender o modo de vida dos não 

[1]   Essas publicações não tratam especificamente da presença de estudantes indígenas nas escolas das redes 
públicas urbanas, mas centram-se principalmente sobre como os professores abordam a questão da diversidade cul-
tural em sala de aula e como os conhecimentos em Antropologia podem auxiliar nas teorias e práticas pedagógicas.



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

38

índios para melhor se relacionarem e “construírem alternativas para o futuro” 
(SOUSA, 2001, p. 264).

Conforme apontado por Paladino (2006), essas pesquisas, em sua maio-
ria, procuram mostrar como as escolas realizam o trabalho de integração à socie-
dade envolvente, exercendo um papel de dominação da sociedade majoritária 
sobre a minoritária, e destacar as dificuldades da inserção de estudantes indíge-
nas nesses contextos urbanos.

Uma pesquisa que se assemelha ao meu trabalho aborda a presença de 
estudantes indígenas de etnias variadas na Universidade Federal de São Carlos 
(UFSCar) e reflete sobre “conhecimento tradicional” e cultura (DAL BÓ, 2010). 
Outra analisa as políticas de ação afirmativa na Ufam e na UFSCar e as pro-
duções de estudantes na pós-graduação (DAL BÓ, 2018). Essas pesquisas são 
muito inspiradoras porque buscaram acompanhar a vivência de estudantes em 
cursos de graduação e pós-graduação não indígenas, ambientes muito parecidos 
com o do Câmpus Amajari para estudantes macuxi. 

O mesmo pode ser dito do trabalho de Lisboa (2017) sobre os estudantes 
indígenas na Universidade Federal de Roraima, pois tal trabalho aponta experiên-
cias, motivações e dificuldades para aqueles estudarem na UFRR. A universidade 
tinha quase mil estudantes indígenas em um total de 7 mil, e as situações de 
conflitos e disputas pelos espaços do câmpus universitário eram frequentes. 

2.2 Comunidades

A população de Amajari é formada por maioria indígena, pelas etnias ma-
cuxi, wapichana, sapará e yanomami. Esta última é pouco presente na Vila Brasil 
e no IFRR, sendo os Macuxi a etnia predominante na região. As principais áreas 
e respectivas representações indígenas do município são: Ananás, Anaro (povo 
wapichana), Aningal, Araçá (povos macuxi e wapichana), Cajueiro, Ouro, Ponta 
da Serra, Santa Inês (povo macuxi) e Yanomami (yanomami)2 (RORAIMA, 2010, 
p. 7). Tal diversidade étnica da região também se associa com alunos indígenas 
residentes em comunidades nos municípios de Cantá, Pacaraima, Normandia e 
Uiramutã, e de Santa Helena de Uairén (município venezuelano fronteiriço).

Há em Amajari 7 escolas municipais de ensino fundamental I e 24 escolas 
estaduais de ensino fundamental II e médio – sendo apenas uma não indígena, 

[2]   Dados obtidos com a Secretaria de Estado do Planejamento e Desenvolvimento de Roraima (CGEES/SE-
PLAN – RR).



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

39

localizada na Vila Brasil (MATOS, 2013, p. 134) –, e ainda uma federal, que vem a 
ser o IFRR Câmpus Amajari, também não indígena. Este oferece ensino técnico 
profissionalizante integrado ou concomitante ao ensino médio, em Agropecuária 
e em Aquicultura. O câmpus também ministra ensino a distância em Cooperati-
vismo, Informática e o técnico subsequente em Agropecuária, com polos em vá-
rias comunidades indígenas do estado, além do ensino superior em Aquicultura 
na modalidade presencial.

Procurei, por questões de logística, manter contato com estudantes que 
vivem em áreas de Amajari com maior presença no câmpus: Três Corações, Gua-
riba (TI Araçá) e TI Aningal. Também dialoguei com estudantes macuxi de Suru-
mu, Contão e Uiramutã, que estão na TI Raposa Serra do Sol.

Perez (2010) faz uma descrição da organização da comunidade Araçá, 
situada na TI de mesmo nome, que envolve também as comunidades Três Co-
rações, Guariba, Mangueira e Mutamba. De certo modo, a organização espacial 
descrita se repete na maioria das comunidades visitadas.

Os funcionários públicos moram na parte central da comu-
nidade, onde as casas têm água encanada do poço artesia-
no da Funasa e energia elétrica da Companhia Energética de 
Roraima (gerador a diesel) e onde está localizado o telefone 
público, duas escolas (uma pré-escolar e outra com ensino 
fundamental e médio), o posto de saúde da comunidade e 
pequenos comércios. Os demais moradores habitam o centro 
ou áreas mais afastadas. O vaqueiro mora no local de criação 
de gado bovino, conhecido como retiro. (PEREZ, 2010, p. 54).

Serão descritas nas seções seguintes as comunidades Três Corações, Gua-
riba e Aningal (situadas em Amajari) e Barro, Surumu e Contão, na TI Raposa Ser-
ra do Sol, das quais se origina a maioria dos alunos que participaram da pesquisa.

2.3 Comunidade Três Corações

A comunidade Três Corações fica no entroncamento de duas rodovias 
importantes na região: a BR-174, que liga Manaus à Venezuela, cruzando o es-
tado de Roraima, e a RR-203, que conecta a sede do município de Amajari, Vila 
Brasil (além de outras localidades, como a serra do Tepequém e diversas terras 
indígenas), ao acesso a Boa Vista. Ainda que ambas as rodovias estejam asfalta-



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

40

das, a RR-203 está repleta de buracos e, por atravessar áreas de fazendas e de 
circulação de animais silvestres, requer muito cuidado dos motoristas.

A comunidade, também conhecida como Kilômetro 100, é muito afetada 
por essa situação. Acabou se tornando um local de descanso para quem se move 
em direção a Pacaraima e à Vila Brasil, sendo local de parada de ônibus, táxis e 
lotações intermunicipais. Há diversos estabelecimentos de comércio, principal-
mente de alimentação, sendo também um conhecido ponto de venda de gasoli-
na trazida da Venezuela. Segundo Silva Neto e Senhoras (2015, p. 37-38),

Esta expansão socioespacial do KM 100 não acontece por 
uma espontaneidade aleatória, mas antes, obedece a forças 
estruturais de longa duração, relacionadas às antigas rotas de 
fluxos indígenas e pecuários aonde se estrutura da BR 174 e 
da RR 203, bem como as forças conjunturais de dinamização 
do comércio formiga de produtos oriundos da Venezuela des-
de o período da redemocratização e o crescente aumento das 
porosidades fronteiriças.

Assim sendo, é uma região com forte presença não indígena e uma comu-
nidade marcada pela convivência e por casamentos entre os Macuxi e os Wapi-
chana. Conversei com a pessoa que ocupa o posto de tuxaua da comunidade há 
anos. Ele é um Macuxi de 54 anos e tem 12 filhos, 2 deles estudantes do IFRR. 
Apenas um continuou o curso, o irmão acabou deixando a instituição.

O tuxaua também foi líder da comunidade Leão de Ouro por dez anos. 
Muito simpático, recebeu-me em sua casa em fevereiro de 2018. A comunidade 
Três Corações é uma das maiores da região. Segundo o tuxaua, são 3 mil mora-
dores com uma diversidade cultural grande, pois há tanto indígenas de etnias 
diferentes quanto muitos não indígenas residentes.

Quando voltava da região do Surumu, na TI Raposa Serra do Sol, observei 
na Comunidade Três Corações pelo menos três locais vendendo peixe, algo que 
não havia visto em minhas passagens em anos anteriores pela comunidade. O 
entrevistado explicou que existiam seis poços artesianos e oito açudes e que 
já criavam peixes havia quatro anos aproximadamente. A relação, então, com o 
curso de Aquicultura do câmpus foi inevitável. Meu entrevistado, durante con-
versa informal em sua varanda, afirmou que a criação de peixes tem sido muito 
importante para os moradores, seja para o comércio, seja para o consumo. No 
entanto, esses açudes não foram uma iniciativa do câmpus: decorreram de pro-
jetos do Ministério da Pesca.



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

41

Além do comércio, a renda também é potencializada por meio de pro-
gramas sociais como Bolsa Família e Vale-Alimentação, bem como de atividades 
vinculadas ao serviço público estadual e municipal (BORTOLON, 2014, p. 82). 
Aquelas voltadas à agricultura se relacionam com o plantio de mandioca, limão, 
melancia e banana. Há, por fim, a criação de gado de forma extensiva para con-
sumo externo e interno (BORTOLON, 2014, p. 82-83).

As atividades tradicionais de caça e de pesca têm sido reduzidas em razão 
do desmatamento e da diminuição das terras disponíveis. Bortolon (2014) tam-
bém faz referência à caça, que envolve comércio a preços altos na comunidade, 
e conclui:

o caçar e pescar faz parte da cultura indígena Macuxi, mas 
transformar essa cultura em um ato de exploração econômica 
de seu meio natural vem das formas de contato com a cultu-
ra do não indígena. A pesca serve como um importante su-
plemento de proteínas, mas a escassez obriga os indígenas a 
dependerem fundamentalmente dos alimentos industrializa-
dos, que são comprados no comércio regional. (BORTOLON, 
2014, p. 84).

Ainda assim, a presença de práticas culturais tradicionais vai se mantendo 
com outras definições. Apesar da existência de templos católicos e protestantes 
e, de certa forma, de suas lideranças religiosas serem identificadas como o pastor 
ou o padre em detrimento dos pajés, os benzedores ou o chamado “batedor de 
folhas” do passado não desapareceram e fazem remédios caseiros com plantas 
encontradas na mata. De acordo com as pessoas que ali vivem, o curandeiro/
benzedor atua “como se fosse o Pajé” (BORTOLON, 2014, p. 82). 

Além das práticas religiosas, também as festividades apresentam elemen-
tos da tradição na vida da comunidade Três Corações. Durante as assembleias 
locais, as comemorações da semana dos povos indígenas e a festa da padroeira 
da comunidade, Santa Luzia, os membros indígenas da comunidade dançam pa-
richara3, tradição da cultura macuxi da qual outras etnias participam. Essa dança 
tinha, segundo relatos de Koch-Grünberg citados por Bortolon (2014, p. 84), “a 
função de atrair caça e peixe em abundância”. De acordo com essa autora, “são 

[3]   Uma atividade musical e de dança tradicional indígena dos povos de Roraima, praticada em um círculo forma-
do por casais, no qual todos ficam com braços entrelaçados (OLIVEIRA; LIMA, 2019, p. 329).



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

42

servidas as comidas e bebidas típicas como a damorida4, acompanhado do caxiri5, 
do pajuaru6” (BORTOLON, 2014, p. 84). Na festa da padroeira, há atividades 

como as corridas de cavalos, vaquejadas, motocross, futebol 
e o baile ao som do forró, que foram reatualizadas pelas tra-
dições indígenas em decorrência do contato com os não indí-
genas (BORTOLON, 2014, p. 84).

Entretanto, tais relações interétnicas e cruzamentos de práticas indígenas 
tradicionais com as não indígenas não interferem na indigeneidade7 dessa comu-
nidade, pois, segundo Barth (2000, p. 26), “a interação não descaracteriza esses 
grupos sociais, mas as diferenças culturais podem persistir apesar do contato 
interétnico e da interdependência entre as etnias”.

Há em Três Corações uma escola com ensino médio diferenciado. Essa 
unidade tem aulas das línguas macuxi e wapichana e, segundo o diretor (não 
indígena recém-escolhido pela comunidade escolar), conta com projetos peda-
gógicos que tentam estimular atividades culturais relacionadas à realidade indí-
gena e a questões ambientais. Contudo, o gestor relatou resistência dos pais dos 
estudantes indígenas em permitir que seus filhos participem dessas atividades, 
por não as considerarem importantes para os estudantes. Pode-se dizer que as 
disciplinas e a rotina são praticamente as mesmas de todas as demais escolas 
não indígenas pertencentes à rede pública do estado. A seguinte imagem exibe 
a entrada da escola.

[4]   Peixe cozido apimentado.

[5]   Bebida feita da mandioca fermentada, que apresenta algumas variações de preparo conforme a região.

[6]   Bebida feita com beiju de mandioca enrolado na folha da bananeira.

[7]   Segundo Mignolo (2019, p. 4), “Em termos puramente etimológicos, indigeneidade é derivado de indígena, e, 
em termos puramente semânticos, refere-se à identidade de povos indígenas”.



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

43

Figura 6 – Fachada da Escola 
Estadual Indígena Santa Luzia

Fonte: Acervo do autor (2019).

O mesmo diretor apontou problemas relacionados com a estrutura do 
prédio. Estive ali em março de 2019 e as aulas não haviam se iniciado ainda. Ele 
relatou que, dos 20 professores, somente 11 eram efetivos e que seria preciso um 
processo seletivo para contratação de substitutos. O auxílio-transporte não esta-
va sendo suficiente e grande parte dos alunos não estavam conseguindo chegar 
até a unidade escolar. 

Havia também problemas na refrigeração das salas de aula, sem previsão 
de solução. Eram em torno de 50 estudantes no ensino médio e, segundo o 
diretor, muitos haviam optado pelo Câmpus Amajari por verem nele uma opor-
tunidade de formação e qualificação mais adequada. Além disso, certamente não 
encontram no câmpus as dificuldades estruturais descritas pelo diretor da escola 
estadual. O IFRR fornece transporte para os estudantes da comunidade todos 
os dias. Porém alguns alunos tiveram dificuldade de aprendizagem e retornaram 
para a escola da comunidade.

Os alunos, segundo o gestor, demonstravam interesse em continuar seus 
estudos nas universidades da região. Em conversa com os estudantes, vários asso-
ciaram o ensino “fraco” da sua escola à falta de qualificação dos professores, pois 
eles sabem que estes são em sua maioria “seletivados” (substitutos) e muitas vezes 
não obtiveram diploma de curso superior ainda. No entanto, os jovens disseram 
gostar da escola e viam com ressalva a valorização cultural estimulada na comu-
nidade. De modo geral, apresentaram pouco interesse em permanecer na comu-
nidade e aspiravam a cursos superiores, com disposição de se instalar na capital.

Esses alunos enxergam o CAM como uma instituição com condições de 
fornecer uma educação com qualidade, mas não se sentem atraídos pelos cursos 



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

44

oferecidos nas áreas rurais. Pareceu-me que a descrição feita por Repetto (2012) 
ainda se mantém entre os jovens de algumas comunidades:

En medio de este panorama, lo cierto es que la escuela y su 
conjunto de conocimientos han manipulado conocimientos 
y valores. Esto se manifiesta en el desinterés de los jóvenes 
por dedicarse a la agricultura, con el argumento de que han 
estudiado para no tener que hacer trabajo físico en los cam-
pos. Así, se paraliza ideológicamente la fuerza de trabajo que 
tradicionalmente se desempeñaba en la tala de árboles para 
la actividad agrícola. Los alumnos están durante la mañana 
en la escuela, por la tarde en programas escolares que apenas 
los capacitan, al final del día juegan fútbol y en la noche ven 
televisión, quedando distantes de la socialización diaria y del 
trabajo. (REPETTO, 2012, p. 147).

2.4 Comunidade Guariba

A comunidade Guariba está a 42 quilômetros da Vila Brasil e o transporte 
oferecido pelo CAM leva e traz os estudantes. A tuxaua me recebeu em sua re-
sidência. Por sugestão dela, eu havia apresentado o projeto de minha pesquisa 
de doutorado em uma assembleia local. Nessa ocasião, visitei a Escola Estadual 
Indígena Tuxaua Manoel Horácio, que conta com ensino médio. Ali, conversei 
com os alunos e com a diretora.

A tuxaua, em 2018, era uma wapichana formada em Pedagogia, que já 
havia sido professora em escolas municipais da região. Nasceu na comunidade 
e passou 16 anos em Boa Vista, casada com um herdeiro de uma fazenda desa-
propriada na região do Guariba. Mãe de três filhos, um dos quais foi vereador 
de Amajari; os outros trabalhavam em Boa Vista. Havia se separado do marido. 
Acreditava ser a primeira mulher tuxaua na comunidade Guariba, que, segundo 
ela, tem predominância dos Wapichana. Segundo Bortolon (2014, p. 101), a po-
pulação na comunidade Guariba em 2012 era de 261 indígenas, sendo 37 macuxi 
e 224 wapichana.

Apesar da proximidade com a BR-174 e com a sede de Amajari, a comu-
nidade Guariba me pareceu ter uma vida mais voltada à agricultura e à criação 
de gado, aves e peixes, porque é provida de oito açudes. Conforme relatado pela 
tuxaua, havia na comunidade 87 famílias e 410 moradores. A área faz divisa com 



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

45

uma fazenda repleta de cabeças de gado. Cruzei com o rebanho, na volta de 
carro pela estrada vicinal que dá acesso à RR-203.

A comunidade tem uma escola de ensino médio diversificada e muito co-
nhecida na região, que já foi tema tratado por Matos (2013). O estabelecimento 
conta com professores indígenas, ensino da língua macuxi e uma organização pa-
recida com a da Escola Estadual Santa Luzia, na comunidade Três Corações. Há 
também horta e vários projetos para a comunidade. Em conversa com a diretora, 
em março de 2019, foi relatada dificuldade para compor o quadro de docentes, 
pois eram apenas dois efetivos. A própria diretora exercia a função desde 2017, 
mas apenas em situação emergencial, pois havia sido escolhida pela comunidade 
e não existia outra pessoa em condições de assumir sua função na direção da 
escola. Ela estava cursando a Licenciatura Intercultural no Instituto Insikiran8.

A tuxaua, na conversa que tivemos em 2018, valorizou as atividades de 
piscicultura e cultivo de pimenta, do Projeto Mulheres Mil9, do Câmpus Amajari. 
Também mencionou um projeto inicial de criação de aves, que estimulou o coor-
denador de extensão do CAM a auxiliar na construção de um galpão e desenvol-
ver projetos na comunidade.

O que parecia estar lhe causando preocupação era o projeto de criação de 
gado. Esse projeto, patrocinado pela Fundação Nacional do Índio (Funai), cederia 
50 cabeças de gado por um período de cinco anos, e a comunidade ficaria com os 
bezerros criados durante esse período. Porém, para isso seriam necessários locais 
adequados para o manejo dos animais. Novamente, o coordenador de extensão 
ofereceu fornecer assessoria para construir o galpão dos animais e para envolver 
alunos em um projeto de extensão do IFRR. No entanto, em 2019, quando retor-
nei ao CAM, as promessas de ajuda técnica à comunidade Guariba não haviam se 
realizado, segundo o coordenador de extensão, por falta de verbas e de interesse 
dos docentes.

[8]   O Instituto Insikiran de Formação Superior Indígena é vinculado à Universidade Federal de Roraima. Foi criado 
para atender às demandas das comunidades indígenas de Roraima representadas por suas organizações, com o ob-
jetivo de viabilizar a formação profissional, de modo específico, diferenciado e intercultural. Disponível em: http://
ufrr.br/insikiran/index.php?option=com_content&view=article&id=60&Itemid=268. Acesso em: 23 jul. 2018.

[9]   “O Programa Nacional Mulheres Mil foi instituído nacionalmente em 2011 e é fruto dos resultados positivos 
gerados por uma iniciativa piloto de mesmo nome, criada em 2007 pela Secretaria de Educação Profissional e 
Tecnológica do Ministério da Educação (Setec/MEC). O objetivo do programa é promover a formação profissional 
e tecnológica articulada com aumento de escolaridade de mulheres em situação de vulnerabilidade social, espe-
cialmente das regiões Norte e Nordeste do país. Para isso, atua no sentido de garantir o acesso à educação a essa 
parcela da população de acordo com as necessidades educacionais de cada comunidade e a vocação econômica das 
regiões.” Disponível em: http://portal.mec.gov.br/programa-mulheres-mil. Acesso em: 23 mar. 2019.



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

46

A tuxaua também apresentou como fator de ida dos alunos ao Instituto 
a existência dos cursos técnicos. Alguns egressos trabalham nos projetos de pis-
cicultura e criação de gado. Conversei com dois deles: uma jovem e um recém-
-formado do Instituto. A jovem macuxi iniciou um curso de agronomia, mas não 
conseguiu concluí-lo. Já o estudante estava sem emprego na comunidade e em 
dependência, ou seja, cursando disciplinas que não conseguiu concluir no perío-
do normal do curso de Agropecuária. A organização econômica da comunidade 
repete a anterior, e o fato de a comunidade estar em uma área mais afastada e 
próxima a ilhas de mata10 possibilita um desenvolvimento agrícola familiar maior 
e a manutenção das atividades de caça. Há, por essa razão, produção de man-
dioca e criação de gado coletiva e familiar, além de criação de galinhas, porcos e 
patos para auxiliar na alimentação (BORTOLON, 2014, p. 105-106).

No Guariba predominava a religião evangélica, com a igreja Assembleia 
de Deus. Não havia templo católico, mas vários indígenas se identificaram como 
católicos. Bortolon relata que, quando fez sua pesquisa de campo em 2013, havia 
somente um pajé na TI Araçá (BORTOLON, 2014, p. 104). A língua mais fala-
da era o português, mas, apesar de a comunidade ter predominância da etnia 
wapichana, a língua ensinada na unidade escolar era o macuxi, em virtude da 
dificuldade de encontrar professores falantes de wapichana (BORTOLON, 2014, 
p. 104). Assim, as relações interétnicas se repetiam ali, sem interferir na indige-
neidade dos moradores.

Matos (2013) também estudou as escolas municipais e estaduais da co-
munidade Guariba e apontou algumas visões dos membros da comunidade e dos 
alunos sobre a função da escola:

Houve diferentes opiniões quanto ao significado da escola 
para cada um e para a comunidade, variando de acordo com 
a representação pessoal de cada um sobre essa instituição. 
Mesmo com diferentes justificativas, todos concordam sobre 
a importância das escolas para as pessoas e para a comuni-
dade, por diversos motivos: i) porque com educação have-
rá desenvolvimento e melhor futuro, tanto para as pessoas 

[10]   A região é identificada como savana, ou lavrado, como é popularmente conhecida no estado de Roraima. 
É uma paisagem marcada por uma vegetação rasteira e, durante os meses de novembro a março, sofre com a 
estiagem. Entretanto, em locais próximos a igarapés e outras regiões determinadas, existem áreas com mata em 
abundância, que fornecem alimentação para animais silvestres, têm árvores frutíferas e são propícias ao desenvolvi-
mento da agricultura. Essas “áreas com vegetação mais densa (floresta estacional semidecidual e floresta ombrófila 
densa) estão relacionadas às maiores elevações da paisagem e com solo diferente do encontrado nas áreas abertas. 
Essas áreas são chamadas de ‘ilhas de mata’” (PEREZ, 2010, p. 7).



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

47

quanto para a comunidade; ii) a experiência de aprender co-
letivamente na escola fortalece a cultura coletiva local; iii) as 
escolas são importantes identidades institucionais da comu-
nidade; iv) é significativo instrumento para o fortalecimento 
da língua materna. (MATOS, 2013, p. 188).

Esse fortalecimento é provável porque, sem o ensino das línguas nas es-
colas da região, dificilmente a geração atual teria contato com esse importante 
traço da cultura macuxi.

Em sua conclusão, Matos apontou questões referentes à escola que en-
controu na comunidade Guariba. Entre essas, interessou-me uma situação que 
parece comum à tentativa de educação escolar indígena: a dificuldade de con-
ciliar o tempo da burocracia dos órgãos oficiais (municipais, estaduais ou fede-
rais) e o tempo da comunidade. Como tudo é resolvido em assembleias e com 
a participação de todos os membros, o processo é mais lento e mais reflexivo, 
e o não entendimento dessas diferenças gera conflitos (MATOS, 2013, p. 230). 
Outra característica que parece ocorrer na organização das escolas é a influência 
do tuxaua. A pesquisadora observou que a comunidade era comandada por um 
tuxaua muito presente nas decisões da escola, uma das funções do cargo que a 
comunidade havia lhe designado (MATOS, 2013, p. 232). Além dessa presença, 
constatei que a tuxaua do Guariba era gestora da escola de ensino fundamental 
I. Assim, sua influência era muito grande nos rumos da organização da educação 
escolar.

2.5 Comunidade Aningal

A TI Aningal fica a 25 quilômetros do IFRR Câmpus Amajari. Sua área é 
de 8 mil hectares e a população, segundo dados de 2015 do CIR11, chega a 245 
habitantes, com um total de 38 famílias. Cinco alunos do Câmpus Amajari são 
oriundos dessa terra indígena. Para chegar à comunidade, a estrada é de terra e 
de difícil acesso, cercada por diversas fazendas. O CAM não oferece transporte, 
e os alunos se valem de carona dos ônibus escolares municipais e estaduais ou da 
ajuda dos familiares. O tuxaua, católico, da etnia sapará, foi aluno do câmpus no 
curso de Agricultura, casou-se com uma wapichana e tem cinco filhos, dois deles 
estudantes do IFRR Câmpus Amajari no curso técnico integrado em Aquicultura.

[11]   ISA – INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL. Terra Indígena Aningal. Terras Indígenas no Brasil, 2020. Disponí-
vel em: https://terrasindigenas.org.br/pt-br/terras-indigenas/3581. Acesso em: 20 fev. 2020.



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

48

O tuxaua da comunidade, no cargo desde dezembro de 2008, fez notar 
a importância da agricultura familiar, nos plantios de mandioca, milho, banana 
e cana-de-açúcar e na criação de gado em pequena escala. A maior parte da 
produção é usada para consumo próprio, e pouca coisa é vendida fora. Apesar do 
site do CIR identificar a comunidade como macuxi, na comunidade também es-
tão presentes as etnias sapará e wapichana, sendo os Sapará predominantes. O 
tuxaua nasceu ali e disse que somente o avô falava a língua materna. Lamentou 
o fato de poucos ainda falarem a língua originária. Ele valorizou a possibilidade 
de contato intercultural entre indígenas e não indígenas.

O tuxaua concluiu o curso primário na comunidade, na Escola Estadual 31 
de Março, posteriormente denominada Escola Estadual Indígena Inácio Manoel, 
que oferece ensino fundamental regular e ensino médio na modalidade EJA, com 
professores indígenas e ensino de língua originária. Quando estudava, ele tinha 
que se deslocar até a sede de Amajari, a Vila Brasil, para cursar o fundamental II e 
o ensino médio. Como a comunidade não contava com transporte, o traslado era 
feito de forma improvisada: carro próprio, carona, bicicleta e ônibus do governo 
estadual, quando disponível. Ele também disse que demorava quatro horas de bi-
cicleta para chegar à Escola Estadual Ovídio Dias, na Vila Brasil, que foi a primeira 
sede do Câmpus Amajari.

Em 2009, o tuxaua iniciou o curso técnico em Agricultura, o primeiro 
oferecido pelo CAM. Em 2010, foi estudar no câmpus novo, onde completou o 
curso de Agropecuária. Ex-aluno e pai de aluno da instituição, trazia uma visão 
muito positiva do IFRR. Admirava a qualidade do ensino do Instituto e valorizou a 
estrutura física e os benefícios que o câmpus trazia. Quando foi feito o processo 
de discussão sobre a criação do câmpus, ele participou como segundo tuxaua. 
Conforme ele declarou, o curso de Agropecuária foi sugerido pelas comunidades 
das regiões nas quais houve a consulta pública. Dando como exemplo a própria 
comunidade, afirmou que, à época, temia que não fosse possível manter a pro-
dução sem uma formação adequada, pois o desmatamento vinha destruindo as 
ilhas de mata, inviabilizando os projetos e o desenvolvimento agrícola. Assim, 
acreditava que os conhecimentos do curso de Agropecuária os ajudariam a me-
lhorar a produção.

Apesar de valorizar os conhecimentos do curso e de entender ter sido uma 
demanda da comunidade, reconheceu que não conseguia viabilizar a presença 
dos egressos dentro da comunidade. Com exceção desse tuxaua, nenhum outro 
formado ficou. Geralmente, eles declaravam não haver condições de se mante-
rem e, consequentemente, iam trabalhar em outra atividade como, por exemplo, 



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

49

de professor. Ele mesmo foi convidado para trabalhar como professor e não acei-
tou. Mencionou também um colega de classe que lecionava em Uiramutã.

O dono de uma fazenda conhecida por desenvolver criação de peixes na 
região, segundo o tuxaua, propôs um projeto de psicultura, oferecendo a estrutu-
ra necessária e os alevinos. Em seguida, a criação seria feita em 5 hectares, com 
cinco lâminas de água. No final, 60% do lucro da venda do peixe ficariam com a 
comunidade e 40%, com o fazendeiro. Contudo, o tuxaua não soube explicar o 
motivo de o projeto não ter sido realizado. 

O tuxaua incentivou seus filhos a estudar no câmpus porque acreditava 
ser possível aumentar as chances de acesso à universidade ou a uma carreira 
profissional melhor. Os filhos ficavam alojados na instituição.

A comunidade tentava preservar algumas práticas culturais, como o pari-
chara. A maioria era católica e, anteriormente, já existia a Igreja Adventista, algo 
que havia proporcionado certa divisão. Com efeito, surgiu a comunidade Nova 
União, impulsionada pela presença dos adventistas. Passou a não haver proibição 
das práticas religiosas indígenas na Aningal, que contava também com rezadeiras.

Figura 7 – Área central da co-
munidade Aningal

Fonte: Acervo do autor (2018).



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

50

Figura 8 – Malocão principal 
da comunidade Aningal

Fonte: Acervo do autor (2018).

2.6 Comunidade Surumu

A comunidade do Surumu pertence à TI Raposa Serra do Sol, fazendo 
parte das quatro etnorregiões12 que abrigam as etnias macuxi, taurepang, pata-
mona, ingarikó e wapichana (SANTOS; GODOY, 2008, p. 5). A área da TI é de 
1.747.464 hectares e se localiza no nordeste do estado, nos municípios de Paca-
raima, Normandia e Uiramutã, entre os rios Tacutu, Maú, Surumu e Miang. Há 
uma incidência montanhosa que culmina com o Monte Roraima, na tríplice fron-
teira entre Brasil, Venezuela e Guiana. Segundo Santos (2016, p. 24), que utiliza 
dados de 2015 do Censo do Distrito Sanitário Especial Indígena (Dsei) referente 
às comunidades da TI Raposa Serra do Sol, esse censo apontou o contingente de 
25.722 pessoas espalhadas em 210 comunidades. A comunidade Surumu tinha 
um total de 267 pessoas divididas em 69 famílias. A comunidade do Barro tinha 
260 pessoas e 51 famílias, tendo predominância das etnias macuxi e taurepang.

Eu já havia visitado as comunidades do Surumu e do Barro na companhia 
de um professor do CAM durante as férias de janeiro de 2016, quando pude 
conhecer o Centro Indígena de Formação e Cultura Raposa Serra do Sol. Em 
fevereiro de 2018, o acesso à comunidade se deu com a ajuda de um senhor 

[12]   Divisões político-administrativas utilizadas pelos povos indígenas de Roraima, tendo como parâmetro a dis-
tribuição territorial e étnica no estado.



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

51

muito simpático que, em troca de uma carona, me apresentou os tuxauas das 
comunidades do Barro e do Surumu. Aquele senhor era um Macuxi, morador 
da comunidade Surumu, pai de oito homens e cinco mulheres, e que havia sido 
tuxaua da comunidade Mutum por nove anos. Ele estava levando um filho para 
participar da entrevista para comprovar sua origem indígena e também para en-
tregar a documentação para a matrícula no 1º ano do curso de Aquicultura.

O ex-tuxaua, muito perspicaz, percebeu a minha necessidade e ofereceu-
-se para me levar ao Surumu e me apresentar ao tuxaua Rodolfo Fernandes. Não 
pensei duas vezes e aceitei a oferta. Começamos uma viagem de 144 quilôme-
tros pela BR-174 no sentido Pacaraima, e mais 29 quilômetros em estrada de 
terra batida. Fomos papeando durante o caminho todo.

Atendendo ao meu pedido, ele contou sua trajetória, desde o nascimento, 
em uma comunidade chamada Maturuca, até aquele momento, como morador 
da comunidade Barro na região do Surumu. Ele tinha muitas histórias, cheias de 
peripécias e lutas para conseguir o direito, garantido pela Constituição, de acesso 
a suas terras originárias na região da TI Raposa Serra do Sol. Contou sobre a ten-
tativa de o casarem aos 14 anos com uma indígena de 11, porque havia dançado 
com ela em uma festa da comunidade. Posteriormente, teve uma conversa com 
a noiva aconselhando-a a aguardar um período para conseguir alguns bens até 
que o casamento se realizasse. Conseguiu, assim, fugir da região e do matrimô-
nio prematuro. Relatou que reencontrou a noiva abandonada 31 anos depois, 
sendo ela já avó.

Descreveu os conselhos do pai para que não se casasse com mulheres não 
índias. Elas o deixariam cedo ou tarde, por não terem suas demandas de consu-
mo atendidas. O ex-tuxaua viveu em Boa Vista durante seis anos e lá conseguiu 
subempregos em supermercados e oficinas mecânicas, e trabalhos esporádicos de 
carregamento de mercadorias. Estudou até o antigo 4º ano do primário em uma es-
cola estadual com professores não indígenas e falava muito pouco a língua macuxi. 
Assumidamente católico, ele disse não ter tido muito acesso à religião originária.

Seu pai faleceu, vítima de malária, e ele se casou com uma indígena, ten-
do que trabalhar três meses na comunidade da noiva para mostrar que conhecia 
agricultura e que não era preguiçoso. Em uma reunião com toda a família da noi-
va, foi aceito como esposo. Construiu, então, sua casa e levou suas 20 galinhas.

Em sua experiência como tuxaua por nove anos na comunidade Mutum, 
fez um teste bem-sucedido com piscicultura, muito útil para a comunidade, se-
gundo disse. Saiu dali para acompanhar o filho, que queria estudar no Centro 
Indígena de Formação e Cultura Raposa Serra do Sol. Trata-se de um estabeleci-
mento histórico porque é a primeira escola técnica e diferenciada da região. Foi 



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

52

concebida para servir aos interesses da colonização, sendo usada inicialmente 
como local de formação de indígenas em serviços manuais, e paulatinamente foi 
sendo transformada e apropriada pelos indígenas. Essa instituição foi queimada 
em 2004 durante o processo de demarcação da TI Raposa Serra do Sol. Ali, o 
filho do ex-tuxaua fez o curso técnico em Agricultura. No entanto, ele lamentou 
que o adolescente não tenha obtido emprego na comunidade e muito menos 
utilizado seus conhecimentos na região, por falta de recursos e apoio.

Esse senhor macuxi fez um curso de preparo de couro a partir do qual con-
feccionava selas de montaria e outros tipos de artesanato: colares feitos de coco 
e de dente de boto ou porco do mato. Ele descobriu uma nascente onde preten-
dia fazer tanques para criação de peixes e, assim, repetir o sucesso da comuni-
dade anterior. Penso que essas eram possíveis razões para o interesse de outro 
filho em ficar alojado longe da comunidade, estudando Aquicultura no Instituto.

Perguntado sobre o porquê de desejar que seus filhos estudassem no Ins-
tituto e não na comunidade, alegou que essa foi uma escolha do filho. Este, que 
se manteve calado durante toda a viagem, com um fone em um dos ouvidos, 
respondeu que, na comunidade, frequentemente faltam professores, e o CAM, 
na visão dele, permitiria uma boa oportunidade de emprego.

Seu pai disse que os alunos não conseguiam se empregar localmente, 
mesmo com os cursos técnicos, devido a “problemas internos da comunidade”, 
falta de recursos para realizar o que se aprende e desinteresse dos adolescentes 
em trabalhar nas comunidades.

Chegando no Surumu, não encontramos o tuxaua Rodolfo, que estava 
em Boa Vista. Mas encontramos o tuxaua da comunidade Barro, da região do 
Surumu. Essa região tem sua existência vinculada à evolução da luta pela auto-
nomia dos seus povos indígenas nas relações com não indígenas, que culminou 
na demarcação da TI e na criação de um símbolo dessa luta, o Centro Indígena 
de Formação e Cultura.

As tensões que envolveram esse processo fizeram com que a comunidade 
se dividisse em duas partes: a comunidade do Barro, relacionada com o Conselho 
Indígena de Roraima (CIR), que sempre apoiou a demarcação em forma contí-
nua13, e a Surumu, que apoiava a permanência de não índios na TI, como alter-
nativa para manter empregos nas fazendas de rizicultura e pecuária assim como 
na exploração do garimpo. Na região, destaca-se a escola indígena particular 
diferenciada de ensino técnico profissionalizante, que é gerida pelo CIR.

[13]   Tipo de demarcação na qual os não indígenas têm que sair do território demarcado e só podem entrar nele 
com autorização dos indígenas.



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

53

Figura 9 – Centro Indígena de 
Formação e Cultura Raposa 
Serra do Sol

Fonte: Acervo do autor (2018).

Figura 10 – Vista da antiga 
igreja do CIFCRSS

Fonte: Acervo do autor (2018).



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

54

Figura 11 – Placa de identifica-
ção do CIFCRSS

Fonte: Acervo do autor (2018).

Na antiga Missão do Surumu, fundada pelos beneditinos, foi realizada, em 
1977, a 1ª Assembleia dos Tuxauas dos povos que lutavam pela autodetermina-
ção na região (PERES, 2013, p. 25). O encontro foi organizado pelos padres da 
Ordem da Consolata, auxiliados pelo Cimi (Conselho Indigenista Missionário). 
A ordem religiosa manteve até 2008 um hospital e uma escola em sistema de 
internato no Surumu.

Nessa Assembleia de 1977 estiveram presentes 140 pessoas das etnias 
macuxi, wapichana e taurepang, 50 das quais eram das comunidades locais (VIEI-
RA; SILVA, 2016, p. 329). O encontro foi marcado por conflitos envolvendo o 
presidente do Cimi, Dom Tomás Balduíno, crítico da Funai, e o bispo de Roraima, 
Dom Aldo Mogiano. Após dois dias de reuniões, a Assembleia foi dissolvida pela 
Polícia Federal e pela Funai, que não concordavam com a presença do presiden-
te do Cimi. Em 1978, as lideranças indígenas organizaram, de forma autônoma, 
encontros regionais na Raposa Serra do Sol, em Surumu, em Taiano e na Serra da 
Lua, seguidos do grande encontro de 1979, chamado de 2ª Assembleia dos Povos 
Indígenas de Roraima, que novamente aconteceu na antiga Missão do Surumu 
(COSTA FILHO; SANTOS, 2016, p. 212). Em 1983, com a presença de 250 indí-
genas, sendo 72 lideranças, foi criado o Conselho das Comunidades. Estas eram, 
segundo Santilli (2001, p. 43),



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

55

instâncias supra-aldeãs, descoladas das comunidades locais, 
compostas por representantes de áreas geográficas, delimita-
das pela concentração de aldeias e sobretudo pela influência 
dos missionários, articulados às lideranças indígenas. 

Na Assembleia de 1984, foram criados os conselhos regionais nas seguin-
tes áreas: Serras, Surumu, Amajari, Serra da Lua, Raposa, Taiano e Catrimani, 
incumbidos, segundo Santilli (2001, p. 43), de

gerir as relações externas de comunidades indígenas, tanto 
no plano das relações com a sociedade regional como na for-
mulação e direcionamento dos projetos indigenistas, patroci-
nados por diferentes agências.

Os conselhos regionais formaram uma coordenação-geral, sediada em 
Boa Vista, para poderem atuar mais intensamente com os poderes públicos. A 
coordenação deu origem ao Conselho Indígena de Roraima. Os membros do 
Conselho seriam, ainda segundo Santilli (2001, p. 44), “eleitos pelo voto aberto 
dos conselheiros regionais, respeitando-se um esquema de rodízio de lideranças 
[…] o Conselho foi registrado como sociedade civil”.

O CIR se tornou a principal organização indígena de Roraima. A partir 
do Surumu, foram se fortalecendo as organizações indígenas que depois seriam 
protagonistas no enfrentamento das questões de interesse dos povos da região:

Desde dicho Centro surgieron debates que posteriormente 
se han multiplicado en las comunidades indígenas, como son 
el de proyectos sociales y de “autosustentabilidad”, la necesi-
dad de tener garantía con respecto a la posesión de la tierra 
y acerca del derecho a la identidad, así como sobre la parti-
cipación en las nuevas directrices económicas del país y del 
mundo. (REPETTO, 2012, p. 134).

Da comunidade do Barro, situada no Surumu, vieram vários alunos do 
curso técnico em Agropecuária, no regime de alternância e no ensino médio in-
tegrado. Esses alunos passavam 15 dias na instituição estudando a parte teórica 
(tempo-escola) e, depois, o mesmo período na comunidade (tempo-comunida-
de), desenvolvendo projetos orientados pelos professores.



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

56

O tuxaua da comunidade do Barro me recebeu em sua casa e, debaixo de 
uma mangueira, quis ouvir o que eu desejava. Expliquei-lhe minha pesquisa e o 
interesse em compreender os motivos que levavam adolescentes indígenas a via-
jarem 144 quilômetros até o Instituto para estudarem em um curso também ofe-
recido no Centro Indígena de Formação e Cultura Raposa Serra do Sol. O tuxaua 
havia sido coordenador desse Centro por dez anos, período em que houve um 
incêndio, no auge das disputas pela TI. Ele disse que as decisões dos pais eram 
respeitadas pela comunidade. Também se mostrou feliz em saber que pessoas 
vinculadas ao Instituto estavam querendo ouvi-los, acreditando que isso ajudaria 
a dar condições para os jovens terem uma estadia mais tranquila no câmpus. 
Mas ele se queixou por saber pouco sobre a vida escolar desses alunos e por não 
observar projetos desenvolvidos na comunidade do Barro. Para o tuxaua, a escola 
seria muito importante para formar lideranças e professores. Lamentou, porém, 
a ausência dos jovens nas comunidades: muitos continuavam seus estudos em 
universidades e não retornavam.

Estudantes que entrevistei disseram ter estudado no Centro Indígena de 
Formação e Cultura. Dois deles tinham feito até o 2º ano do curso, que também 
era em regime de alternância, quando abandonaram para reiniciar no curso de 
Agropecuária do CAM. Apontaram dificuldades de estrutura, falta de professores 
e incompreensão da proposta pedagógica do Centro14. Alegaram buscar uma ins-
tituição que fornecesse um “ensino forte”, o que seria o caso do Instituto.

2.7 Comunidade do Contão

No Contão ocorriam as atividades dos alunos da alternância, e muitos da 
comunidade estudavam no Instituto. O segundo tuxaua, um Macuxi, ocupava o 
cargo desde 1988. Era casado havia 17 anos com uma Macuxi oriunda da comu-
nidade Cantagalo. Seus três filhos eram adultos, casados, e moravam no Contão. 
Ele estudou apenas até o fundamental I. Falava a língua macuxi apenas com os 
mais velhos. Em seu núcleo familiar, ninguém falava essa língua.

Sendo evangélico, da Igreja Batista, disse não praticar a religião indígena 
porque o pastor Paulino Raposo, também Macuxi, proibiu. Em sua comunidade 
havia criação de gado e ele tinha 60 cabeças, tendo começado com apenas 5. Uti-
lizava a carne e o couro para consumo próprio e para venda dentro da comunidade.

[14]   Para entendimento da proposta pedagógica do Centro Indígena de Formação e Cultura Raposa Serra do Sol, 
ver Santos e Godoy (2011).



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

57

O antropólogo Lisboa (2017) tratou da presença de indígenas na Universi-
dade Federal de Roraima e relatou suas experiências durante trabalho de campo 
que acompanhou os acadêmicos e suas participações em eventos no Câmpus 
Paricarana e outros locais públicos de Boa Vista. Lisboa mencionou em sua tese 
que, em um desses eventos, um seminário sobre os povos indígenas, o professor 
Alvino Andrade15, Macuxi formado em Ciências Sociais, “fez uma análise contun-
dente dos efeitos da noção de etnodesenvolvimento e a experiência dos Macuxi 
nas terras indígenas do estado” (LISBOA, 2017, p. 122). Nessa palestra, Andrade 
descreveu o Contão como a comunidade com o maior número de indígenas ma-
cuxi (1.200 indivíduos) e onde, no entanto, apenas 25 pessoas falavam a língua 
e somente 100 a compreendiam. Ele também lamentou a diminuição do uso da 
“roça tradicional” e disse que apenas 50 famílias ainda a mantinham.

Na comunidade, de acordo com o segundo tuxaua, cultivava-se também 
milho, arroz, feijão, mandioca e melancia. Esses cultivos eram comercializados e 
consumidos pelas famílias. O Contão fica a quase 200 quilômetros do Câmpus 
Amajari e muito próximo da comunidade Surumu, onde funciona o Centro In-
dígena de Formação e Cultura Raposa Serra do Sol, que oferece curso de Agro-
pecuária assim como o IFRR. De acordo com o entrevistado, a comunidade e as 
lideranças locais não estimulavam os estudantes a frequentarem o Centro Indí-
gena de Formação, pois havia divergências políticas com o CIR, que o administra-
va. A comunidade estava vinculada a outra organização indígena, a Sociedade de 
Defesa dos Índios Unidos do Norte de Roraima para o Desenvolvimento (Sodiur).

Ele também contou que a comunidade precisava de estudantes com for-
mação técnica para colaborar na melhoria da produção local. Apontou dificul-
dades para conduzir determinados projetos por falta de conhecimento técnico. 
Com um açude de cinco tanques para a criação de peixes, não conseguiam reali-
zar essa atividade por falta de técnicas adequadas.

Portanto, considerou a parceria com o IFRR muito importante e neces-
sária. Apoiava os estudantes e esperava que permanecessem na comunidade. 
De acordo com o meu entrevistado, que foi escolhido como tuxaua em 2019, 
os alunos foram selecionados por livre vontade e incentivados a participar, sem 
pressão dos pais ou das lideranças. Constituíram a primeira turma de alternân-

[15]   Infelizmente o professor Alvino Andrade da Silva foi vitimado pela Covid-19 em 20 de junho de 2020, com 
59 anos de idade. Silva era da etnia macuxi e foi um dos responsáveis pela elaboração do Insikiran, instituto para 
formação de indígenas da Universidade Federal de Roraima (UFRR). Ele tinha formação em Sociologia e Filosofia. 
Também coordenou o projeto “E’ma Pia”, que garante o ingresso de alunos indígenas nos cursos da UFRR através 
de um processo seletivo específico para índios (ARAÚJO, 2020). Sobre as consequências da pandemia nas comuni-
dades indígenas de Roraima, ver Guimarães e Ferreira Júnior (2020).



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

58

cia totalmente indígena do CAM, toda da etnia macuxi. Eles relataram ter sido 
motivados a ir ao Instituto para ter acesso a uma boa formação e obter uma 
qualificação técnica, que poderia ajudar na comunidade.

A Escola Estadual Indígena José Marcolino é mencionada por Repetto 
(2006, p. 79-80) como uma unidade escolar que teve muitas dificuldades para 
entender a proposta pedagógica que tentava implantar o ensino médio diferen-
ciado na região, sendo que 

alunos e pais manifestaram um desejo forte de privilegiar 
mais os novos conhecimentos técnicos do que os culturais 
considerados tradicionais, apesar de reconhecerem que o ho-
rizonte cultural deve se fazer presente, com a língua e a cul-
tura aparecendo e se manifestando (REPETTO, 2006, p. 79).

Segundo Repetto (2006, p. 82), 

os estudantes foram abertamente contrários à implemen-
tação de uma “educação diferenciada e específica” para os 
povos indígenas. Eles reivindicaram, em vez disso, uma edu-
cação de qualidade que para eles significava uma escola que 
trabalhe com os mesmos parâmetros das escolas da cidade. 

Portanto, é perfeitamente compreensível o interesse dessa região pela par-
ceria com o CAM, cuja oferta de um curso técnico profissionalizante atenderia aos 
objetivos de produção e “desenvolvimento” para a região. É necessário lembrar 
que as lideranças dessa região foram contrárias à demarcação da Terra Indígena 
Raposa Serra do Sol de forma contínua, pois viam na presença dos fazendeiros e ri-
zicultores e na prática do garimpo possibilidades de trabalho e “desenvolvimento”.

Entretanto, os defensores da demarcação de forma contínua viam no for-
talecimento da valorização cultural um elemento muito importante nas propos-
tas pedagógicas, sem descartar a formação profissional e propondo o desenvol-
vimento comercial interno das comunidades como objetivo final.

A seguinte imagem representa a Escola Estadual Indígena José Marcolino, 
chamada anteriormente de Fernão Dias, nome que ainda se mantinha na placa. A 
maioria dos alunos estudou nessa escola e desenvolvia atividades da alternância 
ali, tais como reunião de pais e encontros.



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

59

Figura 12 – Escola Estadual 
José Marcolino (a placa traz 
o nome antigo). Comunidade 
do Contão

Fonte: Acervo do autor (2018).

Figura 13 – Áreas onde são 
realizados os projetos dos alu-
nos de alternância no Contão

Fonte: Acervo do autor (2018).

Na escola indígena, conversei com um professor e uma professora (que 
exercia a função de orientadora pedagógica) com cargos efetivos. O primeiro dava 
aulas de matemática nas turmas de 8º e 9º anos do ensino fundamental. Macuxi 
que também não dominava a língua, ele tinha o curso de Magistério e trabalhava 
ali desde 2013. Mencionou a conclusão do ensino médio por 60 alunos em 2018.

A orientadora educacional, também Macuxi e efetiva no cargo, era forma-
da em Pedagogia pela Universidade Estadual de Roraima, no sistema de ensino 



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

60

a distância. Preocupava-se com a baixa motivação dos estudantes para concluir 
o ensino médio. Estes faltavam muito às aulas e, em visitas às residências deles 
para averiguar as razões do absenteísmo, a orientadora encontrou “falta de inte-
resse”, além da ausência de transporte e de trabalho.

Figura 14 – Área organizada 
em formas geométricas para 
as aulas de matemática

Fonte: Acervo do autor (2018).

A professora com quem falei tinha uma filha concluindo o curso superior 
de tecnologia em Aquicultura do CAM e se disse satisfeita com a possibilida-
de de ela vir a ajudar na comunidade, pois, conforme assinalei, os tanques de 
piscicultura não estavam em funcionamento por falta de mão de obra qualifi-
cada. Tanto o professor quanto a professora da escola apontaram a dificuldade 
dos alunos em se empregar na comunidade. A alternativa universitária acabava 
sendo uma saída para a ociosidade dos jovens na região, ainda que nem todos 
conseguissem acesso à formação superior.



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

61

2.8 Os Macuxi

Os Macuxi16 vivem na área do Monte Roraima, entre a Gran Sabana, na 
Venezuela, os campos do rio Branco, no Brasil, e as savanas do alto vale do Rupu-
nuni, na Guiana Inglesa. Macuxi é uma designação para os grupos que habitam o 
sul da área conhecida como circum-Roraima, as vertentes meridionais do Monte 
Roraima e os campos e savanas que se estendem pelas cabeceiras dos rios Bran-
co e Rupununi, entre a Guiana Inglesa e o Brasil (SANTILLI, 2001, p. 19). Esse 
povo se autodenomina Pemon, e sua língua está classificada no tronco linguístico 
Karib. Abaixo, a localização predominante dos povos macuxi aparece destacada 
em amarelo no mapa do estado de Roraima.

Figura 15 – Mapa das Terras 
Indígenas em Roraima

Fonte: Souza et al. (2017, p. 18).

Há, em Roraima, 32 terras indígenas, divididas entre terras contínuas (Ya-
nomami, São Marcos e Raposa Serra do Sol) e terras em blocos ou ilhas (Ponta 
Serra, Araçá, Barata/Livramento e Mangueira), sendo 6 de predominância wa-

[16]   Para conhecer a história dos Macuxi, ver Farage e Santilli (1992), Melo (2012) e Santilli (1989, 2001).



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

62

pichana, 5 macuxi e outras 17 mistas entre macuxi, wapichana e taurepang. A 
maioria dos Macuxi se concentra nas reservas São Marcos e Raposa Serra do Sol 
(PERES, 2013, p. 17).

A economia dos Macuxi se concentra na pecuária e na agricultura: ba-
nana, abacaxi, melancia e mandioca para a produção da farinha e do beiju. De 
acordo com Peres (2013), a agricultura tem gradativamente perdido espaço no 
cotidiano, pois 

Muitos Macuxi têm deixado a comunidade para procurar tra-
balho como domésticas, vaqueiros, pedreiros, caseiros, braçais 
e outros. Alguns conseguem encontrar trabalho como servido-
res públicos do estado e dos municípios. (PERES, 2013, p. 24).

A presença macuxi em Boa Vista, capital do estado, é muito grande, e os 
dados são imprecisos. Os da prefeitura, por exemplo, apontam 31 mil indígenas 
aproximadamente, mas não especificam as etnias (PERES, 2013, p. 19).

No âmbito político, a direção da atividade macuxi se divide entre os tu-
xauas, líderes escolhidos pelas comunidades, e as 20 organizações indígenas do 
estado de Roraima, das quais se destacam as seguintes: Aliança de Integração 
e Desenvolvimento das Comunidades Indígenas de Roraima (Alidcir), Socieda-
de de Defesa dos Índios Unidos do Norte de Roraima para o Desenvolvimento 
(Sodiur), Conselho Indígena de Roraima (CIR), Sociedade para Desenvolvimen-
to e Qualidade Ambiental (TWM), Associação dos Povos Indígenas de Roraima 
(Apirr), Organização das Mulheres Indígenas de Roraima (Omir), Organização 
dos Professores Indígenas de Roraima (Opirr). Essas representações auxiliam as 
comunidades nas assembleias para o tratamento de temas voltados para edu-
cação indígena, saúde, território, projetos econômicos comunitários e governa-
mentais (PERES, 2013, p. 20-21).

Durante o trabalho de campo, participei de duas assembleias envolven-
do as lideranças da região de Amajari ligadas ao Conselho Indígena de Rorai-
ma (CIR), bem como de uma reunião da comunidade Guariba. Essas reuniões 
demonstraram como organizações não governamentais (ONGs) estrangeiras e 
nacionais têm ajudado esses povos a desenvolverem sua autodeterminação – e 
também como têm gerado conflitos internos por recursos e relativos a novas 
necessidades que foram surgindo devido aos projetos de criação de gado e pis-
cicultura, que essas organizações têm incentivado nas comunidades da região.

Essas reuniões também reforçaram minha impressão de haver alto grau 
de organização de algumas comunidades para conseguir sobreviver nessa região 



A pesquisa, as comunidades 
e os Macuxi

SumárioPróximo capítulo

63

do Norte brasileiro. Contudo, trata-se de uma organização concentrada nas li-
deranças, enquanto a maioria dos membros das comunidades apenas recebe 
orientações e sugestões e tenta reproduzir o que lhe é proposto. A maior parte 
dos alunos macuxi que entrevistei considerou essas reuniões maçantes e muito 
cansativas. Elas chegam a durar dias, sem horário para terminar, dificultando que 
todos os membros da comunidade participem. Mesmo assim, acontecem perio-
dicamente e são oportunidades para as pessoas da comunidade se manifestarem.

Santilli (2001, p. 39-40) acredita que, historicamente, as aproximações 
com os não indígenas se deram desde o século XVI até meados do XX por meio 
de relações clientelistas com os povos indígenas da região, acarretando muitas 
vezes conflitos e violência. O Serviço de Proteção ao Índio (SPI), os missionários 
beneditinos, posteriormente substituídos pelos missionários da Consolata, e a 
Funai sucessivamente tentaram exercer algum tipo de influência sobre os povos 
indígenas de Roraima para “moldá-los à civilização cristã”.

Tal “padrão clientelista” foi buscado pelos Macuxi para terem acesso a 
bens manufaturados fornecidos pelas agências indigenistas, que supririam as ne-
cessidades das comunidades criadas pelo contato. O processo foi conduzido por 
lideranças regionais e culminou nas organizações indígenas, que foram surgindo 
como uma alternativa à relação exploradora pautada pelo Exército e por fazen-
deiros, políticos, garimpeiros, mineradoras e madeireiras (SANTILLI, 2001, p. 41).

A luta por terra, educação e saúde movida pelos povos de Roraima se 
iniciou nos anos 1970 e se aprofundou nos anos 1980, após as mudanças cons-
titucionais favoráveis aos povos indígenas. Posteriormente, ligou-se à luta pela 
educação diferenciada e bilíngue, que passou a mobilizar as associações indíge-
nas locais. No capítulo seguinte, essa mobilização em torno da educação será 
visibilizada, com enfoque no ensino médio regional e indígena.



Capítulo 3
ESTUDANTES MACUXI NO 

ENSINO MÉDIO DE RORAIMA



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

65

O presente capítulo aborda a chamada educação escolar técnica profis-
sionalizante, que teve início no Brasil no século passado, focalizando sua princi-
pal proposta pedagógica, a saber, o ensino técnico integrado. Este pretende levar 
os alunos a vivenciarem um universo de ensino técnico profissionalizante que 
possibilite um conhecimento humanizado e estimule as necessidades regionais 
que envolvem os Institutos Federais, em especial o Câmpus Amajari. O capítulo 
trata também do ensino médio indígena em Roraima e de suas possíveis implica-
ções para as escolhas dos estudantes macuxi que frequentam ou frequentaram o 
CAM. Por fim, aponta as opções de ensino superior para os estudantes indígenas, 
tendo em vista os conflitos que envolvem seu afastamento de suas comunidades 
e as consequências desse afastamento.

3.1 Educação, trabalho e ensino integrado

Para compreender as discussões que remetem à proposta pedagógica de 
ensino integrado para o ensino médio técnico profissionalizante, é preciso ter 
em mente que não se trata de uma única, havendo, conforme Bezerra (2017), 
ao menos mais duas propostas de ensino para a educação profissionalizante. A 
primeira vem do sistema produtivo, que

defende a educação profissional como estratégia do capita-
lismo de estado para atender às suas necessidades mais ime-
diatas, haja vista o discurso da falta de mão de obra técnica. 
Logo, reivindica uma educação média fundada em concep-
ções teóricas marcadas pelo imediatismo, pela racionalidade 
instrumental e pela flexibilidade na relação com o conheci-
mento. (BEZERRA, 2017, p. 359).

Outra opção de ensino integrado, em sua maior parte defendida por No-
sella (2015), seria a “oferta de uma escola média unitária, não profissional, que 
proporcione a todos, indistintamente, o acesso ao conhecimento” (BEZERRA, 
2017, p. 360).

Levo em conta essas propostas educacionais e a lei de criação dos IFs, de-
terminando que metade das matrículas devem ser no ensino integrado (BRASIL, 
2008), para a devida compreensão do conceito de educação integrada, sendo 
necessária uma breve digressão histórica a respeito das leis criadas no Brasil para 
regulamentar o ensino médio.



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

66

Caminhando pelos textos de Marx e Gramsci, os autores Ciavatta (2014), 
Ciavatta e Ramos (2011), Paiva (2012), Santos e Nadaletti (2017), Saviani (2007) 
e Silva (2017) buscam a origem das desigualdades entre os grupos sociais desde 
a Antiguidade, passando pela Idade Média e chegando à Revolução Industrial. 
Com a introdução da tecnologia fabril, a necessidade de conhecimentos técnicos 
teria ocasionado a dualidade no ensino médio. A partir do desenvolvimento do 
capitalismo, ainda na educação básica, os grupos populares seriam encaminha-
dos para o trabalho manual, técnico e profissionalizante, enquanto os membros 
das elites ficariam com o conhecimento geral e seriam encaminhados para o 
ensino superior:

Constatamos, portanto, que o impacto da Revolução Indus-
trial pôs em questão a separação entre instrução e trabalho 
produtivo, forçando a escola a ligar-se, de alguma maneira, ao 
mundo da produção. No entanto, a educação que a burguesia 
concebeu e realizou sobre a base do ensino primário comum 
não passou, nas suas formas mais avançadas, da divisão dos 
homens em dois grandes campos: aquele das profissões ma-
nuais para as quais se requeria uma formação prática limitada 
à execução de tarefas mais ou menos delimitadas, dispen-
sando-se o domínio dos respectivos fundamentos teóricos; 
e aquele das profissões intelectuais para as quais se requeria 
domínio teórico amplo a fim de preparar as elites e represen-
tantes da classe dirigente para atuar nos diferentes setores da 
sociedade. (SAVIANI, 2007, p. 159).

No Brasil, as leis republicanas que deram início à dualidade no ensino bási-
co se consolidaram no período Vargas, com a Reforma Capanema, que pretendia 
organizar e orientar o Ensino Secundário e o Ensino Industrial, com objetivos 
distintos para cada uma das modalidades, através das Leis Orgânicas de cada 
ensino. Essas Leis Orgânicas do Ensino Industrial e do Ensino Secundário, con-
juntamente com a criação do Senai (Serviço Nacional de Aprendizagem Indus-
trial) em 1942 e do Senac (Serviço Nacional de Aprendizagem Comercial) em 
1946 e, ainda, com a transformação das Escolas de Artífices em Escolas Técnicas 
Federais, colocavam o ensino básico separado do técnico, caracterizando o pro-
pedêutico para a formação geral das elites e o técnico para os trabalhadores, não 
havendo equivalência entre os cursos. Tal situação somente foi alterada nos anos 
de 1950, com as



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

67

Leis de Equivalência entre os cursos técnicos e o ensino se-
cundário ou médio – parciais em 1950, 1953, 1959 e plena 
com a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB 
– Lei nº 4.024/1961). (CIAVATTA; RAMOS, 2011, p. 29-30).

O crescimento econômico ocorrido no período da ditadura civil-militar, 
marcadamente entre os anos de 1968 e 1973, ocasionou aumento da urbaniza-
ção no país e uma consequente pressão por disponibilidade de mão de obra mais 
qualificada. Regulamentaram-se as profissões de técnico de nível médio com a 
Lei nº 5.524/1968 e a Lei nº 5.692/1971, que tornaram obrigatória a profissio-
nalização no Segundo Grau, como uma solução para os problemas de ordem 
econômica e social originados na carência de mão de obra e como uma tentativa 
de eliminar o dualismo existente entre o ensino regular e o técnico (REGAT-
TIERI; CASTRO, 2009, p. 16-27). No entanto, essa lei acabou por reafirmar tal 
separação, pois, segundo Ramos (2017, p. 27), “a real função era a contenção do 
acesso dos filhos da classe trabalhadora ao ensino superior”. Mais tarde, a Lei nº 
7.044/1982 cancelou o caráter compulsório do ensino técnico no então chama-
do Segundo Grau.

Durante a década de 1980, a luta pela democratização do país levou a 
discussões para a elaboração de uma nova Lei de Diretrizes e Bases da Educação, 
que substituísse a Lei nº 5.692/1971. Almejava-se que o ensino médio incorpo-
rasse uma educação com características omnilaterais e politécnicas (CIAVATTA; 
RAMOS, 2011, p. 30), de embasamento marxista.

O conceito de omnilateral está relacionado à ideia de uma realidade tota-
lizada em todos os seus elementos constitutivos: o trabalho, a ciência e a cultura. 
Essa relação se dá pela ideia de que os seres humanos se diferenciam dos demais 
seres vivos pela sua habilidade de produzir, ou seja, é através do trabalho que o 
homem e a mulher se desenvolvem e se constituem como tal. Segundo Saviani 
(2007, p. 154),

Se a existência humana não é garantida pela natureza, não é 
uma dádiva natural, mas tem de ser produzida pelos próprios 
homens, sendo, pois, um produto do trabalho, isso significa 
que o homem não nasce homem. Ele forma-se homem. Ele 
não nasce sabendo produzir-se como homem. Ele necessi-
ta aprender a ser homem, precisa aprender a produzir sua 
própria existência. Portanto, a produção do homem é, ao 
mesmo tempo, a formação do homem, isto é, um processo 



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

68

educativo. A origem da educação coincide, então, com a ori-
gem do homem mesmo.

Essa visão não entende o trabalho como apenas vinculado à empregabili-
dade e ao sustento dos grupos populares, mas como algo mais significativo para 
a existência humana, pois através do trabalho se realiza o processo de conheci-
mento da humanidade. Diante de suas necessidades e da busca de sobrevivên-
cia, a humanidade foi aprendendo a transformar a natureza, desenvolveu sua 
capacidade de aprender e de criar elementos novos para melhorar e dar conforto 
à sua vida. Assim, nessa concepção o trabalho teria duas dimensões: a ontológi-
ca, na qual o homem e a mulher produzem sua existência e seu conhecimento, 
e a histórica, pois, no sistema capitalista, o trabalho desenvolve-se em trabalho 
assalariado, “portanto, como categoria econômica e práxis diretamente produti-
va” (RAMOS, 2008, p. 8).

Sob essas perspectivas de conferir especificidades próprias a 
cada uma daquelas dimensões constitutivas da prática social 
que devem organizar o ensino médio de forma integrada – 
trabalho, ciência e cultura – que entendemos a necessidade 
de o ensino médio ter uma base unitária sobre a qual podem 
se assentar possibilidades diversas de formações específicas: 
no trabalho, como formação profissional; na ciência, como 
iniciação científica; na cultura, como ampliação da formação 
cultural. Assim, nossa proposta é de que, respeitadas as nor-
mas do sistema de ensino, as instituições pudessem acres-
centar ao mínimo exigido para o ensino médio, uma carga 
horária destinada à formação específica para o exercício de 
profissões técnicas, ou para a iniciação científica, ou para a 
ampliação da formação cultural. Isto possibilitaria o desenvol-
vimento de atividades relacionadas ao trabalho, à ciência e à 
cultura, visando a atender às necessidades e características 
sociais, culturais, econômicas e intelectuais dos estudantes. 
(RAMOS, 2008, p. 9).

Essa proposta atenderia à segunda característica do modelo de educação 
que estava sendo gestado nas discussões para elaboração da nova Lei de Dire-
trizes e Bases da Educação, que se esperava que fosse concluída com o fim do 
período ditatorial e o início da democratização, visando à construção do ensino 
médio com um viés politécnico.



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

69

Esse conceito não se relaciona com o modelo atual de diversidade de co-
nhecimentos técnicos para melhor adaptação ao mundo contemporâneo, mar-
cado por uma variedade de funções exigidas do trabalhador em um campo de 
atuação. Pretende

estender ao ensino médio processos de trabalho reais, possibi-
litando-se a assimilação não apenas teórica, mas também prá-
tica, dos princípios científicos que estão na base da produção 
moderna. Esta era a concepção que alimentou o projeto de 
LDB do Deputado Otávio Elísio, que tinha como objetivo para 
o ensino médio, “propiciar aos adolescentes a formação poli-
técnica necessária à compreensão teórica e prática dos funda-
mentos científicos das múltiplas técnicas utilizadas no proces-
so produtivo” (Brasil, 1988, art. 35). (CIAVATTA, 2005, p. 5).

Assim são descritas as bases do que seria o chamado ensino integrado. A 
vinculação dessa educação à capacitação da classe trabalhadora daria início a um 
projeto de criação de uma escola unitária, fruto da concepção de que a educação 
é um direito de todos, buscando a formação intelectual e para o trabalho. Fica 
evidente que tal busca está associada à luta de classes travada dentro do sistema 
capitalista, em que a formação para o trabalho predomina sobre a formação inte-
lectual do indivíduo. A escola unitária dentro de uma educação politécnica seria, 
antes de tudo, acessível para o trabalho, mas também para os conhecimentos so-
ciais e culturais produzidos nas mais diferentes sociedades ao longo dos séculos. 
O estudante seria instruído em tal escola para a produção de riquezas materiais, 
mas também para uma busca existencial, dentro da sua formação humana.

Entretanto, a nova LDB, a Lei nº 9.394/1996 (BRASIL, 1996), aprovada no go-
verno de Fernando Henrique Cardoso, deu outras características ao ensino médio e 
à educação profissionalizante, que desconfiguraram a proposta de ensino integrado.

A nova lei entendia a educação com um sentido de preparação para a 
vida, o que, na compreensão de Ciavatta e Ramos (2011, p. 30), consistia em 
“desenvolver nas pessoas competências genéricas e flexíveis, de modo que elas 
pudessem se adaptar facilmente às incertezas do mundo contemporâneo”. Ao 
mesmo tempo, a LDB trazia alguns benefícios ao ensino médio, tornando-o par-
te da educação básica. Contudo, ainda não o tornava obrigatório. Esse status só 
foi alcançado com a Emenda Constitucional nº 59/2009, a partir da qual estu-
dantes de 15 a 17 anos foram beneficiados. Segundo Silva (2017, p. 74), “a LDB 
produz vários entrelaçamentos entre formação geral e formação profissional”.



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

70

No entanto, a redação do texto legal é fluida, dando margem a interpre-
tações dúbias. Para Silva (2017, p. 75), essa condição do texto possibilitou a publi-
cação do Decreto nº 2.208/1997, que novamente determinou a separação entre 
ensino profissionalizante e ensino regular. Esse decreto foi motivador de uma 
série de críticas à postura neoliberal do governo de Fernando Henrique Cardoso, 
compreendendo-se que

As relações entre transformações tecnológicas e necessidade 
de mudanças na educação escolar caracterizam uma percep-
ção linear e determinista sobre esta última, como se a formação 
humana se restringisse exclusivamente a formar para o merca-
do de trabalho, e “circunscreve uma visão parcial e limitada do 
papel da escola, pois a restringe à formação para o mercado e à 
observância à lógica mercantil”. (SILVA, 2017, p. 75).

Nesse sentido, a educação profissionalizante passou a ser vista como uma 
alternativa ao ensino superior para os grupos populares. A ideia de a empregabili-
dade estar vinculada à necessidade de qualificação e requalificação atribuía a res-
ponsabilidade do desemprego aos próprios trabalhadores, destinando a periferia 
da produção e a precarização do trabalho para os estudantes e trabalhadores do 
ensino técnico.

A pedagogia das competências, nesse caso, visava à adapta-
ção psicofísica do trabalhador a tais condições, esvaziando a 
formação de conteúdos científicos que embasava a perspec-
tiva da consolidação de uma profissão (CIAVATTA; RAMOS, 
2011, p. 30-31).

A luta pela revogação desse decreto teve efeitos no governo Lula (2003-
2010), quando foi assinado o Decreto nº 5.154/2004, que, em linhas gerais, revo-
gou o anterior. Contudo, Frigotto, Ciavatta e Ramos (2005, p. 1088-1095) apre-
sentaram um direcionamento posterior ao decreto que, na visão dos autores, 
recolocava uma contradição, pois os autores consideravam que programas como 
Proeja, Escola de Fábrica e Projovem, na prática, reforçavam a separação entre o 
ensino técnico e o regular.

A manutenção da validade das Diretrizes Curriculares Nacio-
nais para o Ensino Médio e para a Educação Profissional, após 



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

71

a edição do novo decreto, dá continuidade à política curricular 
do governo anterior, marcada pela ênfase no individualismo e 
na formação por competências voltadas para a empregabili-
dade. Reforça-se, ainda, o viés adequacionista da educação 
aos princípios neoliberais. Neste particular, reafirma-se um 
dos fetiches ou uma das vulgatas, insistentemente afirmada 
nos oito anos de Governo Fernando Henrique Cardoso, de 
que no Brasil não havia falta de empregos, mas de “empregá-
veis”. (FRIGOTTO; CIAVATTA; RAMOS, 2005, p. 1095).

O ensino médio integrado profissionalizante enfrentou falta de adesão 
dos sistemas de ensino estaduais e, excetuando Paraná, Santa Catarina e Espírito 
Santo (FRIGOTTO; CIAVATTA; RAMOS, 2005, p. 1092), acabou restrito às esco-
las técnicas federais, especificamente aos Cefets (Centros Federais de Educação 
Tecnológica). Apenas o Paraná se arriscou a implementar o ensino médio integra-
do (EMI) sem o aporte financeiro do governo federal, que demorou a implantar 
as medidas para a expansão e o apoio econômico às demais secretarias estaduais 
de educação interessadas.

Ainda em 2003 foi criado o Fórum Nacional de Educação Profissional e Tec-
nológica, reunindo diversas entidades sindicais e representantes da sociedade civil, 
que iniciaram as discussões que dariam origem ao texto “Pacto pela Valorização da 
Educação Profissional e Tecnológica”, em agosto de 2004, e, posteriormente, às 
condições para a expansão da Rede Federal de Educação Profissional e Tecnológica 
e para o surgimento dos Institutos Federais de Educação, Ciência e Tecnologia, 
com a Lei nº 11.892, de 29 de dezembro de 2008 (BEZERRA, 2017, p. 365-366).

A criação dos IFs mantinha as características necessárias para a implanta-
ção do modelo de ensino integrado profissionalizante, pois os campi criados reu-
niam professores especializados e qualificados e estrutura multicampi, com ênfase 
no tripé formado por ensino, pesquisa e extensão. Os IFs buscavam uma educação 
escolar integrada ao ensino superior com cursos tecnológicos e licenciaturas. Con-
tavam com laboratórios, bibliotecas equipadas, alojamentos para os estudantes, 
políticas de permanência estudantil, bolsas de pesquisa e extensão e transporte 
para os estudantes (RAMOS, 2017, p. 28-29; REIS JÚNIOR, 2017, p. 68-76).

A expansão da rede federal foi intensa. Enquanto entre 1909 e 2002 foram 
construídas 140 escolas técnicas no país, entre 2003 e 2016, o Ministério da Educa-
ção concretizou a construção de mais de 500 novas unidades referentes ao plano 
de expansão da educação profissional, totalizando 644 campi em funcionamento.

São 38 Institutos Federais presentes em todos os estados, oferecendo 
cursos de qualificação, ensino médio técnico profissionalizante nas modalidades 



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

72

integrado, concomitante e subsequente ao ensino médio, ensino a distância e 
ainda cursos superiores de tecnologia e licenciaturas.

Conforme já mencionei, a lei de criação dos Institutos Federais deter-
minou que 50% das vagas para o ensino médio fossem em sistema integrado e 
que as demais fossem divididas entre subsequente e concomitante (SANTOS; 
NADALETTI, 2017, p. 90). Na Região Norte, havia, em 2008, 8.369 matrículas 
no ensino médio integrado. Em 2015, esse número havia saltado para 24.229 
matrículas. No mesmo ano, registrou-se um aumento de 60% nas matrículas no 
ensino médio integrado na rede federal da Região Norte, que se caracterizou 
como a região que teve maior aumento no número de matrículas nessa modali-
dade (SANTOS; NADALETTI, 2017, p. 93-94).

O Instituto Federal em Roraima tem a maioria das matrículas no ensino 
médio integrado. Especificamente no CAM, 100% das vagas presenciais são de 
ensino médio integrado. Porém as dificuldades de implantação desse projeto 
ainda são grandes. Como na maioria dos IFs, há obstáculos à efetivação da pro-
posta pedagógica. Os corpos docentes, gestores e técnicos educacionais não 
dispõem de suficiente qualificação nesse tema, e o pouco tempo de existência 
dos IFs não promove o entendimento e a implantação desse conceito (SILVA et 
al., 2017, p. 492).

3.2 Ensino médio indígena em Roraima

No universo recheado de idas e vindas da legislação do ensino médio 
técnico profissionalizante brasileiro, como se insere o ensino médio vivenciado 
pelos indígenas no estado de Roraima? E como os estudantes macuxi do CAM 
experimentam a experiência do ensino médio profissionalizante? A pesquisa que 
realizei permitiu formular algumas respostas.

No Brasil, em 2015, havia 8.074.881 matrículas no ensino médio (SAN-
TOS; NADALETTI, 2017, p. 93), confirmando-se a tendência de queda que vi-
nha se esboçando entre os anos de 2005 e 2012, uma vez que, em 2005, havia 
10.637.139 matrículas no total de todas as modalidades do ensino médio, che-
gando-se em 2012 a 10.262.932 (REIS JÚNIOR, 2017, p. 102). Embora se carac-
terize uma redução no número de estudantes, houve aumento das matrículas no 
ensino profissionalizante e, especificamente, no ensino médio integrado (SAN-
TOS; NADALETTI, 2017, p. 94-95).



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

73

Em 2014, entre os 500.133 habitantes de Roraima1, o número de jovens 
entre 15 e 17 anos, faixa etária correspondente ao ensino médio obrigatório, era 
de 31.368, equivalente a 6,46% da população total. Entre esses jovens, 51,60% 
eram homens e 48,40%, mulheres. Na população do estado, 72,4%2 se autode-
clararam negros e pardos e 5%, “outros” (amarelo, indígena e não declarado). 
Dados de 2006 estimaram 64.796 indígenas, pertencentes às nove etnias exis-
tentes (REPETTO, 2006, p. 8).

Entre os jovens de 15 a 17 anos, os dados étnicos também não eram muito 
diferentes dos das demais faixas etárias da população, pois 73,09% se declararam 
negros e pardos e 11,90% estavam na categoria “outros”. Das mulheres entre 15 
e 17 anos, 1.784 (12,66%) já tinham filhos e 3% eram responsáveis pelos seus 
domicílios (INSTITUTO UNIBANCO, 2019, p. 12-17).

O trabalho estava presente desde cedo na vida de muitos jovens. Alguns 
o acumulavam com os estudos e outros deixavam de estudar para somente tra-
balhar. Segundo o Instituto Unibanco (2019, p. 18), entre roraimenses de 15 a 17 
anos, 17,87% estavam fora da escola, 13,05% não trabalhavam nem estudavam, 
22,36% trabalhavam (17,54% conciliavam o trabalho com os estudos, mas 4,82% 
se dedicavam exclusivamente ao trabalho) e 64,59% conseguiam se dedicar ex-
clusivamente aos estudos.

Havia 785 escolas públicas, 6 das quais em Amajari. Das 480 escolas es-
taduais em 2016, 257 eram indígenas e 223 eram não indígenas (VOLTOLINI, 
2018, p. 58), e 300 se localizavam em áreas rurais, fazendo Roraima ser o esta-
do da Federação com o maior número de escolas em áreas rurais (INSTITUTO 
UNIBANCO, 2019, p. 25). O ensino médio roraimense detinha 20.215 matrículas 
em um total de 128 escolas de ensino médio regular (INSTITUTO UNIBANCO, 
2019, p. 25) e 55 escolas de ensino médio indígena, sendo 32 de ensino médio 
indígena diferenciado, com 2.119 alunos em 2016 (VOLTOLINI, 2018, p. 58).

No Brasil, segundo dados do Inep, mencionados por Luciano (2019), em 
2015 havia 27.415 alunos indígenas no ensino médio. Segundo Luciano (2019, p. 
136), ocorreu um aumento significativo na presença desses estudantes no ensino 

[1]   Dados obtidos pela PNAD 2014, recolhidos no site do Observatório da Educação. Disponível em: https://
observatoriodeeducacao.institutounibanco.org.br/panorama-dos-territorios/roraima#territorio-select. Acesso em: 
19 set. 2019.

[2]   Em Roraima, segundo o censo de 2010, a população negra era de 26.364 pessoas e os que se autoidentifica-
ram como pardos somaram 275.908 pessoas. Segundo o Estatuto da Igualdade Racial, é considerado negro todo 
aquele que se autodeclara negro ou pardo. O Instituto Unibanco utiliza dados do IBGE e da PNADC de 2019. Ver 
FOLHA WEB. Negro é invisível em Roraima, diz professora. 20 nov. 2014. Disponível em: https://folhabv.com.
br/noticia/CIDADES/Capital/Negro-e-invisivel-em-RR--diz-professora/2404. Acesso em: 30 nov. 2020.



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

74

médio. O crescimento, entre 2002 e 2015, foi de 2.309%, saindo de um pata-
mar de 1.187 estudantes indígenas para aquele referido em 2015. Entretanto, 
Luciano indica problemas característicos desse nível de ensino para o universo 
indígena: o fato de as escolas públicas indígenas de ensino médio estarem sob 
responsabilidade dos governos estaduais, o que ocasionaria a distância das co-
munidades e a ausência da participação dos indígenas nas decisões das escolas. 
Isso seria inverso ao que acontece no ensino fundamental I e II, majoritariamente 
sob responsabilidade das administrações municipais, nas quais muitas vezes as 
populações indígenas podem participar dos conselhos municipais de educação 
e contar com grande representatividade populacional e eleitoral. Nas escolas de 
ensino médio indígenas, haveria poucas ações de intervenção; menor participa-
ção e menor controle social das comunidades sobre as escolas seriam a regra 
(LUCIANO, 2019, p. 136).

Luciano também aponta a baixa qualidade do ensino oferecido nas esco-
las de nível médio indígena, o que já constatei em trabalho de campo em Rorai-
ma. O autor chama a atenção para o momento em que esses jovens indígenas 
passam ao nível médio de ensino, que os direcionaria para um distanciamento de 
suas aldeias ou comunidades:

O que preocupa é que esta fase de ensino e de vida individual 
(adulta) representa um momento decisivo na vida do jovem 
indígena, uma vez que o encaminhará para uma determina-
da perspectiva individual e social. Desta forma, para o jovem 
indígena, essa etapa representa uma passagem da vida de al-
deia (indígena, tradicional) para a vida não indígena (cidade, 
mão-de-obra, mercado etc.). (LUCIANO, 2019, p. 137).

Ele acredita que o fato de essas escolas terem pouca participação das 
coletividades indígenas e terem uma proposta mais voltada para os modelos ur-
banos “de ensino médio, disciplinar, profissionalizante para o mundo branco e 
centrado exclusivamente nos conhecimentos dos brancos” (LUCIANO, 2019, p. 
137) prejudica a relação entre esses estudantes e seus locais de origem, constru-
ída no ensino fundamental.

Para as escolas indígenas diferenciadas no estado de Roraima existem, 
desde 2014, matrizes curriculares aprovadas pelo Conselho Estadual de Edu-
cação de Roraima no Parecer nº 18/2013, que “têm a finalidade de orientar e 
disciplinar as atividades pedagógicas, definindo os componentes curriculares, os 
dias letivos e a carga horária mínima das disciplinas” (VOLTOLINI, 2018, p. 60). 



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

75

Nesse parecer se articula a conciliação da base nacional curricular comum com 
uma parte diversificada que contemplaria “as disciplinas de Arte Indígena, Língua 
Indígena e Prática de Projetos no Ensino Fundamental e Médio e Antropologia 
no Ensino Médio” (VOLTOLINI, 2018, p. 60).

Essas escolas apresentavam poucos recursos tecnológicos. Das 749 esco-
las públicas do estado de Roraima, apenas 47,8% tinham computadores e apenas 
27% tinham acesso à internet. A maioria das escolas indígenas de ensino médio 
pertenciam à rede estadual e, comparando-as com as escolas públicas estaduais 
do restante do país, 94,3% destas possuíam computadores, sendo 88,5% com 
acesso à internet. Em Amajari, 5 das 6 escolas públicas do município tinham 
computadores, só 3 delas com acesso à internet. Em Pacaraima, onde se locali-
zam Surumu e Contão (comunidades das quais é oriunda boa parte dos alunos 
que entrevistei), existiam 11 escolas públicas, incluindo o Centro Indígena de For-
mação e Cultura Raposa Serra do Sol. Somente 2 tinham computadores e 1 tinha 
acesso à internet (INSTITUTO UNIBANCO, 2019 p. 34-35).

Essa realidade acabou impossibilitando que o CAM realizasse aulas não 
presenciais durante o auge da pandemia de covid-19. Entre os cinco campi do 
IFRR, o Câmpus Amajari foi o único que não retornou às aulas, de modo não 
presencial, em junho de 2020, pela dificuldade que o corpo discente tinha em 
acessar computadores, celulares ou mesmo a internet.

INFRAESTRUTURA %

Biblioteca 74,8

Laboratório de informática 73

Quadra de esportes 48,7

Professores 74,8

Abastecimento de água pela rede pública 47

Esgotamento sanitário ligado à rede pública 10,4

Coleta de lixo periódica 48,7

Abastecimento de energia elétrica pela rede pública 73,9

Banheiro ou sanitário 91,3

Banheiro adequado para alunos com deficiência 16,5

Laboratório de ciências 15,7

Tabela 1 – Infraestrutura e 
serviços públicos das escolas 
com ensino médio regular em 
Roraima

Fonte: Instituto Unibanco 
(2019).



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

76

	 Esses dados caracterizam as deficiências e dificuldades que os jovens 
enfrentam diariamente na rede pública do estado. Luciano (2019) sugere, como 
formas de equacionar algumas dessas dificuldades, mais investimentos e escolas 
indígenas de ensino médio nas comunidades, o que evitaria situações vivencia-
das pelos estudantes no IFRR Câmpus Amajari, como a seguinte:

[…] jovens indígenas que todo dia saem de suas aldeias e 
enfrentam horas de viagem de ônibus em estados precários 
quando não de quilômetros de caminhada a pé para estu-
darem em escolas não indígenas mais próximas, porque não 
tem ensino médio em suas aldeias ou mesmo as séries finais 
do ensino fundamental. Nessas escolas não indígenas os 
estudantes indígenas enfrentam diariamente toda sorte de 
preconceito, discriminação e racismo, além das duras dificul-
dades de transporte e alimentação. Por isso é urgente a im-
plantação de escolas com ensino médio nas aldeias e dentro 
das terras indígenas. (LUCIANO, 2019, p. 138).

Um exemplo da precariedade das escolas indígenas no estado de Roraima 
é o que ocorre na Terra Indígena São Marcos. Existem 32 escolas criadas nessa 
região e credenciadas pelo governo estadual como indígenas. Destas, 18 são de 
ensino médio e apenas 5 têm prédios construídos. As construções são feitas de 
forma precária pela própria comunidade, faltam materiais didáticos e há dificul-
dade de contratação de professores efetivos3. Abaixo, uma foto da sala de aula, 
da diretoria, da secretaria e da biblioteca improvisadas pelos moradores da co-
munidade Maruwai.

[3]   RAQUEL, M. Roraima: abandonados pelo governo, indígenas decidem construir sua própria escola. Brasil 
de Fato, 17 out. 2020. Disponível em: https://www.brasildefato.com.br/2020/10/17/roraima-abandonados-pe-
lo-governo-indigenas-decidem-construir-sua-propria-escola. Acesso em: 30 nov. 2020.



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

77

Figura 16 – Escola Estadual 
Indígena José Joaquim (Co-
munidade Maruwai – TI São 
Marcos)

Fonte: Ferreira (2020)Nota [4].

Nota [4]  FERREIRA, J. Malocão 
de reunião [...]. In: RAQUEL, M. 
Roraima: Abandonados pelo go-
verno, indígenas decidem cons-
truir sua própria escola. Brasil de 
Fato, 17 out. 2020. Disponível em: 
https://www.brasildefato.com.
br/2020/10/17/roraima-abando-
nados-pelo-governo-indigenas-de-
cidem-construir-sua-propria-esco-
la. Acesso em: 20 dez. 2020.

Segundo dados do Cimi, existem 260 escolas indígenas em Roraima e 
96% delas foram construídas pelas próprias comunidades4. Essas situações, so-
madas às dificuldades de acesso às comunidades nos períodos de chuva e aos 
problemas já relatados na Tabela 1 (na página 75), atestam a precariedade em que 
se encontram as escolas indígenas de Roraima.

Além desses problemas, também são listadas por Repetto (2006, p. 58-
59) questões culturais que afetam a vida dos estudantes, tais como o conflito ge-
racional. Enquanto os mais velhos entendem a luta por terra como fundamental 
para melhorar suas vidas, pois construíram suas experiências de vida envolvidos 
nesses conflitos, outros segmentos entendem a educação escolar como uma for-
ma de “preparar o aluno para o mercado de trabalho no mundo dos brancos”:

Alguns dos mais velhos, no meio ao debate sobre as condi-
ções dos estudantes, ressaltaram “como antes tudo era mais 
difícil” e compararam: a escola era longe, hoje está no centro 
da comunidade; antes tinham que carregar água no balde, na 
cabeça, hoje a água é encanada; antes tinham de trabalhar 

[4]   RAQUEL, M. Roraima: Abandonados pelo governo, indígenas decidem construir sua própria escola. Brasil de 
Fato, 17 out. 2020. Disponível em https://www.brasildefato.com.br/2020/10/17/roraima-abandonados-pelo-go-
verno-indigenas-decidem-construir-sua-propria-escola. Acesso em: 20 dez. 2020.



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

78

cedo na roça com o pai, hoje muitos estudantes não querem 
mais trabalhar na roça (“não estudo para pegar na enxada” 
é uma resposta recorrente segundo eles); antes não tinham 
sapato e aprendiam apanhando (era proibido falar em “gíria” 
e se apanhava de palmatória), hoje as pessoas mais idosas 
reclamam que é mais fácil estudar, mas acrescentam que os 
jovens não dão valor, não estudam direito, não trabalham o 
suficiente no mundo dos brancos. (REPETTO, 2006, p. 58).

Em algumas entrevistas com discentes, encontrei certo incômodo em te-
rem que manter práticas características das comunidades indígenas, como apender 
a língua materna, o que eles identificam como “chata”. Em conversas com gestores 
das unidades educacionais das comunidades atendidas pelo CAM, eles relataram 
que alguns alunos, bem como pais e mães, não aceitam projetos que envolvam os 
discentes em atividades tradicionais como, por exemplo, aprender a manter uma 
roça ou praticar danças, pois querem que a escola ensine outras “coisas”.

A presença de indígenas fora das aldeias, vivendo em contextos urbanos, 
tem gerado tensões, pois os jovens são os que mais desejam sair das comunida-
des e, aproveitando as políticas de permanência e ações afirmativas, ingressam 
em cursos superiores. No caso dos estudantes do CAM, isso já acontecia no 
ensino médio, pois grande parte dos estudantes beneficiados com alojamento 
na instituição eram indígenas e já vivenciavam essa experiência de estar fora das 
aldeias por um longo período. 

Melo (2018) destaca os desafios que esses jovens enfrentam no contexto 
urbano, levando em consideração as dificuldades que sofrem por terem constan-
temente seus pertencimentos étnicos questionados, ora pelas instituições públi-
cas, ora pelos próprios indígenas que vivem nas comunidades.

As diferenças de aprendizado entre os estudantes, relatadas por professo-
res indígenas e explicitadas por Repetto (2006, p. 59), também ocorrem no CAM:

São alunos que, embora necessariamente não apresentem 
problemas de aprendizagem, precisam de um acompanha-
mento especial. Isso deixa os professores num dilema, pelas 
dificuldades de se trabalhar com o desnível.

Foram criadas no câmpus “turmas de aceleração” em horários diferencia-
dos para suprir deficiências apresentadas pelos alunos nas disciplinas de Língua 
Portuguesa, Matemática e Física. Entretanto, os alunos entrevistados falaram 
sobre dificuldade de adaptação ao sistema de aulas que duram o dia todo, tendo 



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

79

início às 7h30 e se estendendo até as 18h, com intervalo para o almoço das 12h 
às 13h30. Apesar de alguns docentes considerarem que os estudantes têm que 
se dedicar mais por não trabalharem, trata-se de um cotidiano intenso e cansa-
tivo, pois são muitas disciplinas ao mesmo tempo e, em algumas situações, são 
abordados temas sem nenhuma conexão entre si, tampouco com as realidades 
desses educandos. Nesse sentido, Reis Júnior (2017, p. 189) faz coro com os es-
tudantes em sua crítica ao acúmulo de disciplinas.

Contudo, ao analisarmos cuidadosamente o projeto de curso 
e vivenciar o cotidiano dos discentes do Ensino Médio Inte-
grado, vem à luz a necessidade de se pensar um currículo pro-
posto/formal e em ação que (re)configure a relação disciplinar 
tradicional, tendo em vista que uma grade curricular com 20, 
21 disciplinas por ano letivo está longe de se apresentar como 
uma proposta inovadora e que está interessada em aprofun-
dar o processo de formação vinculado com o saber científico 
e tecnológico. Resultando em restrições no desenvolvimento 
da pesquisa, da extensão, de projetos de ensino, da prática 
esportiva e cultural que o espaço escolar pode realizar.

A sobrecarga se agrava quando as variadas disciplinas dificilmente têm 
propostas interdisciplinares. As aulas, independentemente das disciplinas, vão se 
acumulando em uma sequência diária intensa e os estudantes se esforçam para 
acompanhá-las.

Repetto (2006, p. 6) descreve, finalmente, a frustração que os alunos 
do ensino médio regular indígena sentem ao concluírem os estudos, dado que 
não conseguem empregos na cidade e muito menos nas comunidades. Isso es-
timularia o desejo pelo ensino profissionalizante e por um “ensino de qualidade” 
para terem mais condições de acesso ao ensino superior. As lideranças desta-
caram esse desejo como um dos principais motivos que levavam os estudantes 
ao CAM. O tuxaua da comunidade Três Corações5, que sedia em sua região um 
ensino médio diferenciado, explicou-me que o fato de a escola não ser técnica e 
o desejo dos estudantes de obterem uma profissão para poderem adquirir bens 
materiais os animavam a realizar essa tentativa de aprendizado no câmpus.

[5]   Entrevista ao autor, em fevereiro de 2018, na casa do tuxaua da comunidade Três Corações.



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

80

A ex-tuxaua da comunidade Guariba6 fez notar, como fator de ida dos 
alunos ao Instituto, a existência dos cursos técnicos. Alguns alunos já formados 
trabalhavam, inclusive, nos projetos de criação de peixe e de gado. Ela lamentou 
o fato de as comunidades não apoiarem totalmente os alunos quando eles retor-
nam. O tuxaua da comunidade do Contão7 disse, por sua vez, que a comunidade 
precisava de estudantes com formação técnica para ajudar a melhorar a produ-
ção na região. Informou também haver dificuldades para conduzir projetos por 
falta de conhecimento técnico, usando como exemplo disso o açude com cinco 
tanques para a criação de peixes, atividade que não conseguiam realizar por não 
saberem utilizar os tanques.

Assim, os “benefícios” do Instituto motivam o deslocamento dos estudantes 
indígenas: o transporte gratuito, a alimentação, a ausência de provas escritas no pro-
cesso seletivo (feito por análise curricular) para as vagas no ensino médio e a possibili-
dade de estar alojado, associados aos cursos profissionalizantes ofertados pelo CAM, 
em contraposição às opções de ensino médio existentes em suas comunidades. 

As deficiências estruturais das escolas indígenas no ensino médio esta-
dual explicam o entusiasmo pelo CAM apresentado por vários estudantes que 
entrevistei. Dois deles8 estavam cursando o último ano no Centro Indígena de 
Formação e Cultura Raposa Serra do Sol quando se transferiram para o CAM 
para reiniciar o curso. Estavam no 2º ano do ensino médio integrado em 2018. 
Foram assertivos em relação às ausências de professores e à falta de infraestrutu-
ra do Centro e descreveram sua satisfação por estarem estudando no Instituto.

Isso, mais ausência de professores. Às vezes, nós pegava dois 
meses de aula e faltava um mês sem professor: ficava só na 
manutenção dos setores, mesmo.

Bom, eu estou achando bom o curso, tem mais professores 
qualificados, professores de outros estados que têm um ní-
vel maior de formação. Não quer dizer [que] na comunidade 
também não tenha. Tem, mas ainda no processo de forma-
ção ainda, entendeu?9

[6]   Entrevista ao autor, em fevereiro de 2018, na casa da então tuxaua da comunidade Guariba.

[7]   Entrevista ao autor, em fevereiro de 2018, na casa do tuxaua da comunidade do Contão.

[8]   Entrevistas concedidas ao autor na biblioteca do CAM, em fevereiro de 2018, por alunos do curso técnico 
integrado ao ensino médio em agropecuária.

[9]   Entrevistas concedidas ao autor na biblioteca do CAM, em fevereiro de 2018, por alunos do curso técnico 
integrado ao ensino médio em agropecuária.



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

81

A falta de professores mencionada ocorre, em grande medida, pela ausên-
cia de concursos específicos para indígenas. Exemplificando a situação, em 2019, 
em meados de abril, ainda não haviam sido realizados os processos seletivos para 
contratação de professores substitutos para as escolas das comunidades, o que im-
possibilitava o início do ano letivo para as escolas indígenas até aquele momento.

Já em 2004, no relatório sobre as demandas do ensino médio indígena 
diferenciado implantado na rede estadual em 2003 (implantação que ocasionou 
um aumento no número de escolas de ensino médio indígena diferenciado de 
4 para 32), constatou-se um alto número de evasões, depreendido da fala dos 
alunos oriundos de escolas indígenas. A evasão foi associada:

a) às constantes faltas de professores; b) à falta de bibliotecas 
e de condições para o estudo e a pesquisa. Como já salienta-
do, em todos os casos observados, os estudantes de EM se 
veem obrigados a pesquisar nos livros do EF, devido à falta 
de material adequado a seu nível de estudo; c) dificuldades 
no transporte, especialmente no inverno, quando as chuvas 
dificultam o acesso às comunidades, o que é feito de bicicleta 
ou a pé. (REPETTO, 2006, p. 43).

Em pesquisa de campo realizada em 2019, verifiquei as dificuldades das 
escolas indígenas quando estive em uma audiência pública realizada pelo Mi-
nistério Público com a participação de lideranças indígenas e de membros do 
governo estadual. Visitei também quatro unidades escolares indígenas de ensino 
médio consideradas diferenciadas. Nesse trabalho de campo, a falta de professo-
res, que impossibilitava o início do ano letivo dessas escolas, se tornou explícita: 
em abril, enquanto na capital Boa Vista as aulas seguiam o calendário normal, as 
escolas indígenas ainda não tinham iniciado seu ano letivo. Consequentemente, 
as reivindicações giravam em torno de concurso público diferenciado para pro-
fessores indígenas, além de melhoria das condições estruturais e construção de 
escolas, porque em algumas regiões os estudantes estavam em unidades escola-
res improvisadas pela própria comunidade.

Mesmo diante de todas essas dificuldades, Repetto (2006, p. 47) elaborou 
um relatório sobre a implantação do ensino médio indígena diferenciado e, entre 
as 17 escolas indígenas em que fez trabalho de campo, encontrou 4 que classifi-
cou como “inovadoras”. Não definiu exatamente o que entendia como práticas 
inovadoras, mas deixou entender serem práticas pedagógicas que escapam da-
quelas comumente utilizadas nas escolas estaduais indígenas. 



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

82

O autor considera que as escolas indígenas estaduais de ensino médio 
na Comunidade Manoá (Escola Estadual Indígena Nossa Senhora da Consolata), 
na Comunidade Tabalascada (Escola Estadual Indígena Edmilson Lima Caval-
canti), na Comunidade Truaru (Escola Estadual Indígena Rosa Nascimento) e na 
Comunidade Boca da Mata (Escola Estadual Indígena Tuxaua Antonio Horácio) 
contam com propostas pedagógicas “inovadoras”, tendo em comum a presença 
de professores que estudavam ou tinham estudado no Instituto Insikiran, na Li-
cenciatura Intercultural. Assim, tais propostas seriam tentativas de desenvolver 
uma prática pedagógica diferenciada, valorizando elementos das comunidades 
às quais as escolas pertencem, tendo em vista um aprendizado dinâmico e mais 
voltado para as questões locais de cada escola, fugindo do padrão homogenei-
zante da maioria das instituições de ensino.

Os Macuxi são o povo indígena com maior população no ensino médio 
em Roraima. Dos 1.213 estudantes indígenas no ensino médio em 2005, 833 
eram macuxi (REPETTO, 2006, p. 21). Isso, em grande medida, se vincula ao 
maior número dessa etnia no estado e também ao seu maior tempo de contato 
com a sociedade envolvente.

Repetto (2007) abordou as demandas de duas comunidades (Barata e 
Pium) que contavam com ensino médio, localizadas na região do Taiano, municí-
pio de Alto Alegre, com presença dos Wapichana e Macuxi. Ele ressaltou expec-
tativas de estudantes e comunidades de que

o ensino médio ofereça conhecimentos significativos para a 
sobrevivência dos jovens e das famílias, ou seja, um conhe-
cimento que seja capaz de melhorar a vida das pessoas (RE-
PETTO, 2007, p. 45). 

O autor também detectou um “consenso” na região, segundo o qual a 
escola deveria promover a profissionalização, preparar as pessoas para desenvol-
verem atividades “úteis”, acrescentando que os estudantes se incomodavam de 
terem de estudar tanto e depois não conseguirem trabalho nas comunidades ou 
em Boa Vista.

É possível sugerir uma imagem da escolarização como necessária para a 
sobrevivência econômica e sustentável das comunidades, devido à proximidade 
com a sociedade envolvente. Porém o tipo de escolarização ainda parece algo a ser 
construído por essas comunidades, seja porque não compreenderam nitidamente 
o significado de um ensino diferenciado, seja porque preferem o ensino não índio.



Estudantes macuxi no ensino 
médio de Roraima

SumárioPróximo capítulo

83

Essa dificuldade de entendimento da proposta de educação escolar indí-
gena diferenciada estaria vinculada, de acordo com Grupioni (2008, p. 61-62), 
a ações burocratizantes do Estado que, aos poucos, foram minando os esforços 
para a implementação da educação diferenciada nas comunidades indígenas.

Entretanto, as práticas de escolarização nas comunidades indígenas de 
origem dos estudantes mantêm acesos elementos das culturas originárias, como 
a língua, algumas danças e o orgulho da sua identidade. Em vários relatos dos 
alunos, o aprendizado de elementos culturais indígenas vivenciados aparece 
somente nas escolas indígenas, esquecidos ou perdidos pelas famílias, que, em 
muitos casos, são mistas, com casais de indígenas e não indígenas ou de etnias 
diferentes. Para todos os que entrevistei, a passagem pelas escolas indígenas foi 
a base anterior ao ensino médio, como pode ser visto no seguinte comentário 
de um aluno:

Bom, eu estudei em uma escola indígena, lá na comunidade 
mesmo, no fundamental, e também cursei dois anos de ensi-
no médio em uma escola de formação indígena… no Surumu 
[…]. É diferenciada, que é só pra indígena.10

Isso somente foi possível devido ao esforço das comunidades indígenas 
em avançar com seus projetos de escolarização diferenciada e bilíngue. Ainda 
que tais projetos não estejam totalmente efetivados, as escolas com professores 
indígenas e ensino de língua são quase totalidade no ensino fundamental nas co-
munidades, o que torna as escolas indígenas nas comunidades em instrumentos 
de resistência da cultura originária desses povos que vivem em Roraima.

Nesse sentido, gradualmente, os indígenas foram assumindo 
a direção e a gestão da educação indígena. Na última década, 
as ações voltadas para as escolas indígenas vêm sendo coor-
denadas por eles, e isso tem resultado em grande expansão 
da rede escolar nas comunidades. Iniciando com as crianças 
menores, a rede hoje envolve não apenas jovens e adolescen-
tes, mas também os adultos, através de várias modalidades 
de alfabetização e da Educação de Jovens e Adultos (EJA) que 
é significativa nas escolas indígenas em Roraima. (REPETTO, 
2006, p. 12).

[10]   Entrevista concedida ao autor na biblioteca do CAM, em fevereiro de 2018, por aluno do curso técnico 
integrado ao ensino médio em agropecuária.



Capítulo 4
OS ESTUDANTES MACUXI 

E SUAS DEMANDAS



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

85

O CAM foi para mim uma experiência única em todos os aspectos, di-
ferente de tudo que eu já havia vivenciado em minha carreira como professor. 
Tanto no convívio com alunos e alunas indígenas quanto na vivência de uma es-
trutura arquitetônica única. Considerando essa última dimensão, Dayrell (2001) 
descreve em sua pesquisa a arquitetura escolar comumente encontrada em inú-
meras escolas públicas brasileiras:

Um primeiro aspecto, que chama a atenção, é o seu isolamen-
to do exterior. Os muros demarcam claramente a passagem 
entre duas realidades: o mundo da rua e o mundo da escola, 
como que a tentar separar algo que insiste em se aproximar. 
A escola tenta se fechar em seu próprio mundo, com suas 
regras, ritmos e tempos.

O território é construído de forma a levar as pessoas a um 
destino: através dos corredores, chega-se às salas de aula, 
o “locus” central do educativo. Assim, boa parte da escola 
é pensada para uma locomoção rápida, contribuindo para a 
disciplinarização. A biblioteca fica num canto do prédio, es-
premida num espaço reduzido. Nenhum local, além da sala 
de aula, é pensado para atividades pedagógicas. Da mesma 
forma, a pobreza estética, a falta de cor, de vida, de estímu-
los visuais, deixam entrever a concepção educativa estreita, 
confinada à sala de aula e à instrução, tal como afirmamos 
anteriormente. (DAYRELL, 2001, p. 147).

O autor considera a arquitetura escolar um elemento constitutivo da “con-
cepção educativa” de uma determinada instituição escolar, concepção esta que, 
no caso, é compreendida como estreita, pois busca limitar os educandos à ins-
trução apenas, desconsiderando as possibilidades que um espaço mais integrado 
aos desejos e vivências da comunidade escolar poderia gerar. A arquitetura do 
Câmpus Amajari, por sua vez, é composta por diversos elementos contraditórios.

A instituição está localizada a 2 quilômetros da Vila Brasil, a qual está 
circunscrita na sede administrativa do município de Amajari. Assim sendo, ao 
contrário das demais escolas da região, os alunos e alunas não costumam chegar 
caminhando, de bicicleta ou de transporte público. Normalmente, o acesso ocor-
re por ônibus disponibilizados pelo CAM, que se deslocam das várias comunida-
des, ou por carros particulares dos familiares, que trazem seus filhos e filhas. Há 
ainda a chegada, a pé, do grupo de cem discentes alojados na instituição. Logo, 
a sensação de “isolamento do exterior” à qual Dayrell (2001) se refere é ampli-
ficada no câmpus, pois a instituição está afastada das construções do entorno.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

86

Quando chegam, todos se deslocam para o restaurante para tomarem 
o café da manhã. Quem não tem esse direito por morar na Vila Brasil se dirige 
gradativamente para as salas de aula. A entrada do câmpus é totalmente aberta, 
não havendo portões que limitem seu acesso. Recentemente, foi construída uma 
cerca de arame farpado para delimitar os espaços da instituição e fornecer uma 
sensação de segurança.

Os discentes, ao entrarem, passam pelo “malocão”, um espaço em forma-
to circular que simula o mesmo lugar existente nas comunidades indígenas usado 
para realização de festas, rituais, reuniões, assembleias e aulas. Nesse espaço, 
sentam-se ou se deitam com seus celulares em bancos que circundam o local, 
ouvindo músicas em seus fones de ouvido, sozinhos ou em grupos ou duplas. Lá 
também conversam entre si ou com algum servidor ou servidora antes do início 
das aulas, ou durante o intervalo dos períodos da manhã e da tarde.

Figura 17 – Espaço de convi-
vência chamado de “malocão”

Fonte: Acervo do autor (2018).

Assim como nas comunidades indígenas, esse espaço é usado para reali-
zação de várias atividades: exposição de trabalhos dos alunos e alunas, recepção 
de boas-vindas no início dos semestres letivos, formaturas, palestras, apresenta-
ções artísticas, entre outras. A identificação do espaço com as comunidades é 
muito grande, tanto no nome como nas atividades desenvolvidas.

Nesse espaço convergem os corredores que levam às salas de aula, ao 
restaurante, aos laboratórios de biologia e de informática, à sala dos professores, 
à coordenação do ensino superior e à biblioteca, esta também usada para apre-



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

87

sentação de filmes, reuniões de pais, reuniões de professores e atividades oficiais 
da instituição. Prefiro acreditar que todos esses eventos deveriam convergir para 
o espaço de convivência chamado de malocão.

Para Dayrell (2001, p. 140), há duas formas de interpretar alunos e alu-
nas no ambiente escolar: ou como sujeitos socioculturais, ou conforme a “visão 
homogeneizante e estereotipada da noção de aluno”. Segundo o autor, o sujeito 
sociocultural deve ser compreendido 

na sua diferença, enquanto indivíduo que possui uma historici-
dade, com visões de mundo, escalas de valores, sentimentos, 
emoções, desejos, projetos, com lógicas de comportamentos 
e hábitos que lhe são próprios (DAYRELL, 2001, p. 140).

Acreditando na arquitetura que valoriza elementos indígenas existentes 
nas comunidades locais e tendo em vista a intenção de aproximar-se dessas rea-
lidades, a instituição precisa buscar conhecer esses jovens indígenas, o que dese-
jam e almejam para seu futuro. Ainda segundo Dayrell (2001, p. 141):

Em outras palavras, os alunos já chegam à escola com um acú-
mulo de experiências vivenciadas em múltiplos espaços, atra-
vés das quais podem elaborar uma cultura própria, uns “ócu-
los” pelo qual vêem, sentem e atribuem sentido e significado 
ao mundo, à realidade onde se inserem. Não há portanto um 
mundo real, uma realidade única, pré-existente à atividade 
mental humana.

Assim, apesar de a arquitetura sugerir um entendimento e o desejo de 
conhecer e se familiarizar com a realidade das comunidades locais, ainda falta 
o esforço de compreender esses e essas estudantes, de maneira a poder refle-
tir na concepção educativa o que é sugerido pela construção física. Entender a 
formação do câmpus, mergulhado em uma diversidade cultural que transcende 
a dimensão étnica. Além de serem indígenas macuxi, esses e essas jovens apre-
sentam projetos de vida que diferem uns dos outros; e incluíram a escola nesses 
projetos. Ainda segundo Dayrell (2001, p. 141), 

tais implicações desafiam os educadores a desenvolverem pos-
turas e instrumentos metodológicos que possibilitem o aprimo-



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

88

ramento do seu olhar sobre o aluno, como “outro”, de tal forma 
que, conhecendo as dimensões culturais em que ele é diferente, 
possam resgatar a diferença como tal e não como deficiência.

Além dos espaços mencionados, há aqueles voltados para aulas práticas, 
que envolvem tanques de criação de peixes, galinheiros e espaços de criação 
de carneiros, codornas, coelhos e porcos. Os discentes circulam nesses espa-
ços livremente com seus equipamentos de segurança. Próximo aos alojamentos 
masculino e feminino se situa o ginásio esportivo, onde normalmente os alunos 
e alunas se divertem jogando futebol no início das noites. Lá há também uma 
pequena academia que os membros da comunidade escolar utilizam.

Tais espaços do câmpus são utilizados de diversas formas, seguindo ou 
não suas funções iniciais. Não se pode negar a utilização da instituição, por parte 
de alunos e alunas, com certa liberdade. Porém os elementos que compõem a 
cultura escolar1 ainda se mantêm, tais como a presença do inspetor de alunos, a 
verificação da utilização das camisetas da instituição, a obediência dos horários 
incessantes de aulas, a delimitação de algumas salas para a circulação de discen-
tes, enfim, regras que compõem a vida cotidiana de qualquer escola. Entretanto, 
a especificidade desse lugar e dos jovens que o frequentam não permite que ele 
seja qualquer lugar.

4.1 Juventudes

Segundo dados do IBGE, em 2010, o Brasil tinha 51,3 milhões de jovens. 
Desse total, 20% estavam na faixa etária pertencente à escolaridade média – 15 
a 17 anos (NOVAES, 2019, p. 12). As políticas públicas brasileiras consideram 
jovens as pessoas de 15 a 29 anos. Trata-se de idades determinadas de forma 
consensual por organismos internacionais e pela legislação brasileira, que, por 
meio da Lei nº 11.129, de 30 de junho de 2005, criou a Secretaria Nacional da Ju-

[1]   Nesse sentido entendida e exemplificada segundo Almeida Neto e Lourenço (2017, p. 25-26): “Os atores 
[da cultura escolar] são os diferentes sujeitos escolares (professores, alunos, pais, coordenação, direção, serviços), 
com sua diversa origem social e formação, diferentes faixas etárias e gêneros, suas representações e percursos 
acadêmicos, sua orientação religiosa e política. É característica do meio escolar o uso de determinado vocabulário 
e jargões peculiares, verdadeiros códigos partilhados entre os pares, identificáveis em discursos, cartazes, gestos, 
comunicados, expressões. Da mesma forma, observam-se certas práticas e rituais muito particulares, presentes nas 
festividades, nas formas de classificação e na avaliação de alunos, na organização curricular, na hierarquia entre dis-
ciplinas, na organização e usos do tempo e do espaço. Finalmente, compõem esse quadro os espaços edificados e 
não edificados – com suas salas de aula, pátios, corredores, jardins, quadras esportivas –, o inconfundível mobiliário 
e os materiais didáticos”.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

89

ventude, o Conselho Nacional da Juventude e o Programa Nacional de Inclusão 
de Jovens (Projovem). Essa secretaria e esse conselho ajudaram na construção do 
Estatuto da Juventude, que foi criado pela Lei nº 12.852, de 5 de agosto de 2013. 
O estatuto, segundo Novaes (2019, p. 11),

foi resultado de pressões sociais e várias disputas entre con-
cepções de juventude e de finalidade das “políticas públicas”. 
Depois de muitos anos e de várias formulações, no Estatuto 
da Juventude prevaleceu a concepção de “jovens como sujei-
tos de direitos” e detalhou-se as responsabilidades do poder 
público de atuar para assegurar direitos em diferentes dimen-
sões da vida social.

Vários autores e autoras se debruçam sobre esse segmento da sociedade. 
No que diz respeito à faixa etária, diversas obras fazem ressalvas sobre não a 
considerar como ponto essencial na definição do conceito de juventude.

Márcia Coffani e Cleomar Gomes (2018, p. 9) apontam Groppo (2004), 
Levi e Schmitt (1996), Margulis e Urresti (1996), Melucci (2007), Pais (1990) e 
Peralva (2007) como pensadores que se valem dos “contextos sócio-históricos” 
mais relevantes, em vez de uma faixa etária determinada universalmente, para 
compreender a passagem de uma fase da vida. Semelhantemente, Dayrell e Car-
rano (2014, p. 111, grifo dos autores) consideram

que a categoria juventude é parte de um processo de CRES-
CIMENTO TOTALIZANTE, que ganha contornos específicos 
no conjunto das experiências vivenciadas pelos indivíduos no 
seu contexto social. Isso significa entender a juventude mais 
amplamente e não como uma etapa com um fim predetermi-
nado e muito menos como um momento de preparação que 
será superado quando se entrar na vida adulta.

	 Os mesmos autores entendem que a juventude tem seu início na ado-
lescência, que “é marcada por transformações biológicas, psicológicas e de inser-
ção social”, embora a chegada à vida adulta possa ser adiada, pois as suas carac-
terísticas (“terminar os estudos, trabalhar, casar, ter a própria casa e ter filhos”) 
acabam ocorrendo no desenvolvimento da juventude (DAYRELL; CARRANO, 
2014, p. 111). Assim sendo, pode-se dizer que a faixa etária é insuficiente para 
definir o conceito de juventude.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

90

	 As considerações anteriores nos remetem ao conceito de “sujeito sociocul-
tural” desenvolvido por Dayrell (2001), a partir do qual cada jovem, provido de suas 
experiências de vida, constrói sua própria identidade. Esse conceito deve ser enten-
dido, na visão de Dayrell e Carrano (2014, p. 122-123, grifo dos autores), dentro

de uma elaboração que cada um vai fazendo por meio das 
relações que estabelece com o mundo e com os outros a par-
tir do grupo social a que pertence, do contexto familiar, das 
experiências individuais e de acordo com os valores, ideias 
e normas que organizam sua visão de mundo. A identidade, 
nessa perspectiva é, sobretudo, uma relação social, e, sendo 
uma INTERAÇÃO, carrega consigo uma tensão irresolúvel 
entre o autorreconhecimento e o heterorreconhecimento, 
que aponta para a importância do pertencimento grupal e das 
suas relações solidárias para o reforço e a garantia da identi-
dade individual.

Nesse sentido, o conceito de juventude não pode se constituir no singular. 
Diante das suas variadas composições individuais e coletivas, passo a considerar 
as juventudes, no sentido de suas diversidades culturais, suas diferenças sociais, 
educacionais e econômicas. Estou de acordo com os autores quando afirmam que,

na realidade, não há tanto uma juventude, e sim, jovens en-
quanto sujeitos que a experimentam e a sentem segundo 
determinado contexto sociocultural onde se inserem e, as-
sim, elaboram determinados modos de ser jovem (DAYRELL; 
CARRANO, 2014, p. 112).

Diante do exposto, pode-se dizer que os jovens macuxi não pensam, se 
organizam ou interagem da mesma maneira que os jovens negros, imigrantes e 
migrantes – diferentes grupos cuja situação no cotidiano escolar poderia, à pri-
meira vista, parecer a mesma. Eles e elas são sujeitos socioculturais que adentram 
o espaço da cultura escolar e pretendem desenvolver uma relação de intercul-
turalidade2. Porém a instituição ainda tem dificuldades de vê-los dessa maneira.

[2]   Entendo interculturalidade da maneira como o faz o baniwa Gersem Luciano (2019, p. 60), ou seja, como uma 
forma de “abrir caminhos para o reconhecimento e reposição dos sujeitos colonizados, subalternizados, subjugados, 
silenciados, dominados e alijados de suas autonomias societárias e cosmológicas a uma posição de diálogo, de 
interação, de coexistência e convivência dialética”.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

91

Segundo Dayrell e Carrano (2014, p. 113), 

o esforço de conhecer e reconhecer os jovens estudantes 
pode levar à descoberta dos jovens reais e corpóreos que ha-
bitam a escola e que, em grande medida, podem se afastar 
das representações negativas dominantes ou das abstrações 
sobre o “jovem ideal”.

4.2 Juventudes macuxi

Foram entrevistados no total 44 jovens estudantes macuxi. Destes, 22 
eram discentes do Câmpus Amajari, sendo 16 rapazes e 6 moças. Também foram 
entrevistados outros 11 estudantes de escolas indígenas das comunidades Três 
Corações e Barro, na região do Surumu, e ainda 11 jovens egressos dos cursos 
integrados de Agropecuária e Aquicultura.

Tais estudantes vêm de famílias numerosas e de formação étnica varia-
da. Alguns têm pais não indígenas ou de etnias diferentes. São em sua maioria 
cristãos, não falam a língua materna e têm muito contato com tecnologias como 
celulares, televisão e internet.

Os estudantes da comunidade Três Corações e os que vivem na Vila Brasil 
são mais próximos de não indígenas. Essas são duas áreas com muito contato 
interétnico e, apesar das dificuldades de acesso à internet em todo o interior 
de Roraima, ali a conexão é melhor, diferentemente das regiões mais afastadas, 
como as Terras Indígenas São Marcos e Raposa Serra do Sol. Na Vila Brasil e na 
comunidade Três Corações a vivência com pesca e caça é muito pequena, e as 
atividades agrícolas são exíguas. Normalmente seus membros trabalham no pe-
queno comércio da região ou atuam como funcionários públicos.

No gráfico da Figura 18, abaixo, há o número de estudantes do CAM que 
participaram das entrevistas e cada uma das suas comunidades de origem. Alguns 
deles viveram nessas comunidades, mas, quando vieram para o CAM, estavam 
estudando e morando no Surumu, sob a responsabilidade do tuxaua da região. 
Por isso os entrevistados tiveram as autorizações fornecidas por cinco tuxauas, 
apesar de serem originários de nove comunidades diferentes. As comunidades 
Contão e Surumu pertencem ao município de Pacaraima. A comunidade de Wi-
limon fica no município de Uiramutã, e as de São Luís e Napoleão situam-se no 



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

92

município de Normandia. As comunidades de Guariba, Aningal e Três Corações 
e a Vila Brasil pertencem, por fim, à cidade de Amajari.

Figura 18 – Comunidades 
e municípios dos alunos do 
CAM entrevistados

Fonte: Elaborada pelo autor a 
partir de dados da pesquisa.

Dos 22 estudantes indígenas do CAM entrevistados, 16 são da região da 
TI Raposa Serra do Sol. Já entre os 11 jovens entrevistados que frequentavam 
escolas indígenas locais, 6 eram estudantes da Escola Estadual Indígena Tuxaua 
Silvestre Messias, nessa mesma TI. Portanto, entre meus 44 entrevistados, os 
estudantes residentes na Raposa Serra do Sol totalizaram também 22. Apesar de 
haver uma distância de até 240 quilômetros até o CAM dependendo da comuni-
dade, é uma região com muitos alunos e alunas macuxi do CAM.

Esses jovens macuxi apresentam inicialmente, em suas falas, uma forte 
influência externa sobre sua motivação para ida ao CAM, vinda de familiares e 
amigos. Todavia, durante seus percursos acadêmicos, foram sendo estimulados 
pela instituição a prosseguirem seus estudos em universidades ou compreende-
ram que essa sequência seria viável para seus projetos pessoais. Assim, muitos 
deles foram adiando ou excluindo a possibilidade de retorno às suas comunida-
des, que, inicialmente, os levara até o CAM.

Meu objetivo é visibilizar os interesses e cotidianos desses e dessas jo-
vens, antes e durante suas passagens pelo CAM. Assim, poderemos chegar mais 
perto do nosso sujeito sociocultural e ir além do entendimento dos jovens macu-
xi apenas como nossos alunos e alunas.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

93

Inicialmente vou apresentar a bagagem que esses alunos trazem de suas 
regiões de origem, as experiências em suas localidades e as percepções sobre o 
universo que habitavam antes da chegada à instituição. Uma parte deles vivia 
em regiões rurais e outros em ambientes mais urbanizados. Sobre jovens, Dayrell 
(2001, p. 136) afirma que 

O que cada um deles é, ao chegar à escola, é fruto de um con-
junto de experiências sociais vivenciadas nos mais diferentes 
espaços sociais. Assim, para compreendê-lo, temos de levar 
em conta a dimensão da experiência vivida. 

Compreendê-los como sujeitos sociais exige essa consideração.
As entrevistas com alunos macuxi descritas neste livro foram realizadas 

dentro das instituições escolares às quais eles pertenciam. De modo geral, foram 
realizadas com os estudantes do CAM nos meses de fevereiro e março de 2018, 
durante períodos em que os discentes estavam em aulas vagas. Essas entrevistas 
foram realizadas na biblioteca, na sala dos professores ou, em uma das ocasiões, 
com os alunos da alternância, em seu alojamento.

Na escola Santa Luzia, na comunidade Três Corações, as entrevistas fo-
ram realizadas em um único momento, em 2019, com um grupo de seis estudan-
tes, que estavam sem aulas por problemas relacionados à contratação de pro-
fessores. O gestor da instituição gentilmente reuniu o grupo de alunos e alunas 
que, por morarem próximos à escola, se dispuseram a participar da entrevista e a 
comparecer para nossa conversa.

Na escola Tuxaua Silvestre Messias, na comunidade do Barro, as entre-
vistas, realizadas com cinco estudantes, foram feitas durante o mês de fevereiro 
de 2020. O gestor preparou as turmas de ensino médio, que tinham aulas no 
período da tarde, e os alunos se dispuseram a participar das entrevistas no seu 
horário de aula.

Esses estudantes relataram como era seu cotidiano em suas comunidades 
de origem. Um deles descreveu sua infância no Contão:

Tem rio, legal lá, meu pai fazia pra gente fazer pescaria, a gen-
te pescava. Aí o meu pai, um dia ele fez uma roça de melancia, 
faz tempo… Mas lá era legal do outro lado, eu achava muito 



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

94

legal, a gente toda manhã, quando acordava, a gente ouvia os 
passarinhos cantando.3

Outro contou sobre suas brincadeiras na mesma região: “Andando de bi-
cicleta. É muito tranquilo lá. Eu fico o dia todo no rio… Praia, tem uma praia lá 
no Rio Cotingo”4.

Uma adolescente que reside na comunidade Três Corações mencionou os 
períodos em que ficava em casa:

Em casa eu tenho internet, aí eu fico assim, lá em casa, ou no 
celular ou no caderno. Aí eu não escolho nem celular e nem 
caderno, e vou para a televisão, é quando eu vou parar pra ver 
outra coisa.5

Duas adolescentes macuxi descreveram suas origens e a região em que 
vivem em um poema que escreveram e publicaram em um livro resultante do pro-
jeto chamado “Cordel Intercultural: Produção Literária do/no IFRR Câmpus Ama-
jari”, realizado em 2017 pelos professores de Língua Portuguesa do CAM. Nesse 
livro, relatam o lugar de onde vieram, suas infâncias, suas tradições e costumes.

Vivo feliz onde moro,

Gosto muito de damorida

E também de caxiri, e

Tenho muito orgulho

De tudo que tenho ali

A paisagem onde moro 

É muito linda demais.

Tem muito lago e 

Também cachoeiras

Que têm águas

Puras e cristalinas

[3]   Entrevista ao autor dos alunos do curso técnico em Agropecuária em regime de alternância, no alojamento 
em que permanecem no período letivo, em fevereiro de 2018.

[4]   Entrevista concedida ao autor pelos alunos do curso técnico em Agropecuária em regime de alternância, no 
alojamento em que permanecem durante o ano letivo, em fevereiro de 2018.

[5]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em março de 2018.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

95

Gosto muito de caçar, pescar 

E dançar parichara,

Pois sou muito feliz

Andando de Kaware

Campeando meu gado,

E matando prawin6

Um segundo grupo de adolescentes macuxi descreveu sua região e sua 
infância:

Onde moro tem serra,

Tem lagos e igarapés, 

Pássaros de montão lá tem

Papagaios, curicaca e jacamim

Paca, capivara, tatu e jabuti.

Todo dia trabalhando a sol

Plantando minhas manivas,

Mas não sou escravo.

Essa é minha cultura

Torro farinha, beiju.

Tomando caxiri e pajuaru.7

As falas dos estudantes ainda mencionam lugares com caça, pesca e vá-
rios momentos de diversão em rios. Os que estão mais próximos das estradas e 
têm mais contato com os não indígenas passam suas horas na internet e na pro-
gramação da TV, mesmo ali onde a energia elétrica é inconstante. Os estudantes 
também falam das festas das comunidades, nas quais se reúnem para comer, 
encontrar os amigos e ouvir músicas, principalmente o forró, que, como vimos, é 
um dos ritmos preferidos da juventude macuxi. Uma jovem macuxi narra em seu 
poema essas festividades:

[6]   IFRR. Interculturalidade em versos. Amajari: IFRR Câmpus Amajari, 2018. p. 20.

[7]   Ibid., p. 37.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

96

A festa da melancia

Só rola em Normandia

A festa do micaraima

Só rola em Pacaraima

É muita emoção

Eu “num guento” não

O carnaval de Caracaraí

Não se compara por aí

O forró é essencial

Não há nenhum igual

Pipoquinha de Normandia

“Xama na Pegada” todo dia.8

Estudantes da Escola Estadual Indígena Tuxaua Silvestre Messias, na co-
munidade do Barro, comentaram sobre seus espaços de sociabilidade na comu-
nidade e sobre o que gostavam de fazer para se divertir: “Jogar bola, internet… 
banho no rio. Festejos da comunidade… coisas de cavalo. Os festejos acontecem 
na praça. É isso”9.

Vivendo em universos marcados pelo trabalho agrícola, em que a pro-
dução não é muito intensa, ou pela criação de gado, no caso de quem possui 
rebanho, esses jovens macuxi viviam em suas comunidades, de acordo com o que 
descreveram, em regiões nas quais podiam ter contato com a natureza e com 
elementos do espaço não indígena, mesmo morando em comunidades distantes.

Os pais desses jovens são de diversas origens. Alguns jovens são filhos 
de indígenas com não indígenas; outros, de pais de etnias diferentes e de for-
mação profissional diversificada. No entanto, a presença de pais professores ou 
vinculados ao serviço público pareceu relevante. Alguns Macuxi detalharam suas 
famílias e relataram o contato com a agricultura e a formação educacional desde 
cedo, como no caso desse jovem macuxi do Surumu:

Bom, é trabalho mais de agricultura, tem a roça, tem horta. 
Meu pai é professor do estado, a minha mãe também é con-
cursada… Bom, pela formação do meu pai e da minha mãe, 

[8]   IFRR. Interculturalidade em versos. Amajari: IFRR Câmpus Amajari, 2018. p. 50.

[9]   Entrevista ao autor no espaço de convivência da E.E. Tuxaua Silvestre Messias, na comunidade do Barro, em 
fevereiro de 2020.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

97

assim, sempre quando a minha mãe vinha pra faculdade, eu 
vinha com ela, porque aí eu não podia ficar só, lá em casa, 
a gente era muito novo… Bom… desde da infância que eu 
gosto de trabalhar com os animais e tal. Meu avô tem uma pe-
quena propriedade, eu sempre vou lá, e eu vejo que meu avô 
sempre tem alguma dificuldade, entendeu? Na questão de re-
banho e tal, e eu vou ajudar o meu avô de uma certa forma.10

Um jovem, nascido em Boa Vista, contou sobre sua infância com os pais, 
marcada pela presença da escola tanto na vida dos pais quanto na dele, quando 
foi morar no Surumu, a partir dos 8 anos de idade.

Eu nasci em Boa Vista. Só que eu morava em uma comuni-
dade. Daí, só que quando eu morava lá, eu era pequeno, aí 
minha mãe foi com eles estudar pra ser professora. Aí saí de lá 
e fui morar com minha vó, aqui na fronteira com o Rio [Suru-
mu]. É. Aí, eu passei poucos dias com a minha vó, aí vim morar 
aqui, já com 8 anos. Aí eu já estava na 2ª série, eu fiz a 1ª série, 
lá na minha outra comunidade… A minha mãe, depois que ela 
terminou o estudo, agora ela virou professora, ela trabalha em 
região, ela é diretora daqui dos professores da região. Meu pai 
trabalha de bico, mesmo, ele tem a oficina dele. Ele tinha um 
carro, e trabalhava de fazer bico, fazia móveis, prédios.11

Uma jovem macuxi relacionou sua trajetória com a formação dos seus pais.

Eu tenho 15 anos. Eu tenho nove irmãos que moram comigo. 
Eu moro na comunidade Três Corações. Só a minha mãe que 
fala (macuxi), e eu tenho um irmão que é professor de língua 
macuxi e wapichana. Ela (mãe) não conseguiu se formar, por-
que ela ficou grávida, e aí… ela também começou a trabalhar, 
e a diretora não deixou ela sair, e tal hora ela tinha que tra-
balhar. Aí, ela parou. Meu pai é chefe do pessoal da saúde.12

[10]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em fevereiro de 2018. Aluno do curso técnico em Agropecuária 
integrado ao ensino médio.

[11]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em fevereiro de 2018. Aluno do curso técnico em Agro-
pecuária integrado ao ensino médio.

[12]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em março de 2018. Aluna do curso técnico em Agropecuária 
integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

98

Um aluno do curso técnico em Agropecuária integrado ao ensino médio 
também comentou sobre seu núcleo familiar:

Tenho 16 anos, sou descendente de Macuxi. Minha mãe é 
indígena, só que meu pai ele é maranhense, veio do Mara-
nhão, de lá pra cá. Aí, minha mãe começou a morar, assim, 
em comunidade indígena, depois que minha mãe passou no 
concurso. A gente já morou em São Luís, no 100, em várias 
cidades, menos na comunidade, mas agora estamos morando 
no Guariba, porque a gente decidiu morar, porque lá é mais 
perto de Boa Vista, e lá é bom, tem local pra gente ficar, os 
nossos familiares que estão com a gente.13

Outro jovem do Surumu descreveu sua família:

Meu pai é maranhense e minha mãe é Macuxi, só que ela é do 
Surumu. É dona de casa. Ele (pai) praticamente não trabalha 
em nada, só fica em casa, mas ele já está velhinho, 74 anos já. 
Ele chegou a se aposentar ano passado. Planta, tem uns pés 
de banana pra comer. É, pra consumo mesmo.14

Os relatos sobre o universo familiar de estudantes que frequentam o 
CAM contêm algumas características bem específicas. Várias famílias são for-
madas a partir de casamentos mistos, envolvendo não índios ou indígenas de 
etnias diferentes. Contam com um número grande de irmãos e irmãs, não falam 
a língua indígena em seu núcleo familiar, algumas são pequenas proprietárias e 
realizam uma agricultura de subsistência. 

Ainda é possível ver que a maioria dos estudantes pertence a alguma re-
ligião de matriz cristã e tem a educação como motivação de deslocamento de 
seus pais, que se mudam para estudarem na capital ou em localidades distantes 
de suas comunidades de nascimento.

Pode-se dizer, a partir das entrevistas, que os motivos que trouxeram os 
estudantes ao CAM se referem à busca de um ensino de melhor qualidade e à 
possibilidade de adquirir uma profissão ao final do curso. Um adolescente da 

[13]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em fevereiro de 2018. Aluno do curso técnico em Agro-
pecuária integrado ao ensino médio.

[14]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em fevereiro de 2018. Aluno do curso técnico em 
Aquicultura integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

99

comunidade do Barro revelou sua opinião a respeito do Instituto, referindo-se à 
escola indígena de forma negativa:

Aí, a minha mãe por influência da mãe dele (um amigo), falava 
que aqui era bom, que o ensino era de qualidade, aí eu vim 
também, mas por causa da nossa escola, tava tudo atrasado 
né, tava tudo correndo contra o tempo lá pra terminar as au-
las, aí eu quis vir pra cá.15

Outro jovem da comunidade São Luís, próxima da cidade de Uiramutã, 
listou seus motivos para estudar no CAM: “Aí, eu resolvi vir para buscar melhores 
oportunidades, levar meu projeto pra lá, também, um projeto de piscicultura e de 
agricultura, vou levar pra lá, meu projeto pra comunidade”16.

Um adolescente do Surumu também expôs suas opiniões sobre a escola 
de sua comunidade: “Na verdade… Não tem professores, tem muita gente, não 
tem a qualidade dos professores daqui e lá é meio desorganizado… Eu vim pra cá 
por causa da qualidade daqui, dos professores…”17.

Um Macuxi também se referiu à possibilidade de utilizar os conhecimen-
tos do curso de Agropecuária em sua comunidade, no Guariba, e em sua própria 
residência, em uma roça própria.

Eu sempre ouvia falar do Instituto, que trabalhava muito, que 
o Instituto aqui era só pra estudar, mas eu não sabia muito… 
eu ouvia falar do Instituto era pelos professores que falava do 
Instituto. Aí, eles falavam que tinha esse curso de Agropecuá-
ria, aí eu comecei a me interessar, porque lá na escola sempre 
tinha algo pra gente fazer, e como lá em casa minha mãe plan-
ta bananeira, tem uns canteiros, aí eu decidi vir. Aí, eu come-
cei a criar esse negócio de terminar o ensino médio e já querer 
trabalhar. Aí, eu vendo que se eu continuasse no Guariba, eu 
tinha que fazer outro curso pra conseguir emprego, e eu vindo 

[15]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em fevereiro de 2018. Aluno do curso técnico em Agropecuária 
integrado ao ensino médio.

[16]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em fevereiro de 2018. Aluno do técnico em Aquicultura integrado 
ao ensino médio.

[17]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em fevereiro de 2018. Aluno do curso técnico em Agropecuária 
integrado ao ensino médio. 



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

100

pra cá eu saía com o curso e com o ensino médio concluído, já 
era, assim, meio caminho andado.18

Outro adolescente, que já havia cursado dois anos no Centro Indígena de 
Formação e Cultura Raposa Serra do Sol, também deixou o curso e veio para o 
CAM. Ele descreveu seus motivos:

E, quando eu estava no Surumu, foi que lá é uma escola que 
é bancada pelas religiões lá do povo (CIFCRSS). E aí, eu tinha 
muitos colegas lá, até um pessoal de fora que falava que a 
gente não tinha capacidade de vir pro Instituto Federal. Aí eu 
falei: “Vou fazer o seletivo, pra eu ver se eu passo. Se eu passar 
tudo bem, se eu não passar, eu vou continuar estudando na 
minha mesma área que eu estou, está de boa pra mim”. Aí, 
peguei, fiz o processo seletivo e passei… Bom, então eu optei 
em conhecer o Instituto, vim e conheci, e vi coisas totalmen-
te diferentes, até que, como subiram tanto, alguns colegas 
meus, que eu conhecia também, me perguntaram se era bom, 
e eu falei que é, é uma escola pra quem quer estudar mesmo. 
É pra quem quer estudar de manhã e de tarde, de manhã e 
de tarde.19

A maioria deles foi incentivada pelos pais e mães, por amigos e colegas 
que já estudavam no CAM, sempre com a perspectiva de, formando-se na ins-
tituição, terem mais chances de ingressar no ensino superior, tendo como refe-
rência a qualidade de ensino do câmpus e a depreciação das escolas indígenas 
de suas comunidades.

Uma garota macuxi de 15 anos indicou a influência de sua mãe no seu 
ingresso no curso de Agropecuária no CAM:

A mamãe fez, aí ela falou que pra mim era o melhor, porque 
eu ia aprender a mexer com muita coisa, porque eu gosto de 
brincar de areia, aí ela fala que eu ainda sou criança, mas não 
é, é porque é costume mesmo. Aí, eu pego e fico brincando, 
aí ela me falou que era pra fazer o de Agropecuária que eu ia 

[18]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em março de 2018. Aluno do curso técnico em Agro-
pecuária integrado ao ensino médio.

[19]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em março de 2018. Aluno do curso técnico em Agropecuária 
integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

101

mexer com areia, mexer com boi. Aí, na hora que ela falou 
isso pra mim, de mexer com boi, eu falei que “não quero mais 
não”, porque eu morro de medo de bicho. Aí eu falei: “Eu não 
quero mais não”. Aí ela falou que esse curso era o melhor, que 
eu ia ter que escolher, aí eu perguntei qual era o outro curso, 
e ela falou que era Aquicultura, que eu ia mexer com peixe, 
aí eu falei que não, que não ia fazer mais não. Aí, ela falou 
assim: “Não, você vai fazer”, aí eu peguei e me inscrevi em 
Agropecuária.20

Outro garoto destacou a influência de seu pai em sua difícil decisão de vir 
estudar no Instituto:

Aí meu pai ouviu assim, e botou meu nome, aí eu estava dor-
mindo lá em casa, aí chegou lá ele me acordou e perguntou se 
eu queria ir pra lá, eu também nem conhecia o alojamento. Aí, 
perguntou se eu queria vir estudar e vir ficar estudando por… 
pra cá, aí eu fiquei pensando, será que eu devo, deixar vocês e 
vovô. Só depois de um tempo, foi que eu resolvi ir, aí então eu 
fiz a minha inscrição e pronto.21

Uma jovem macuxi que estava no 1º ano em Agropecuária falou sobre o 
papel do pai em sua escolha de estudar no CAM: “Eu me inscrevi, por causa de 
meu pai, que meu pai queria uma filha veterinária, aí eu me inscrevi em Agrope-
cuária.”22

Um jovem macuxi de 16 anos, da comunidade São Luiz, que já estava 
cursando o ensino médio, revelou a influência de uma professora quando optou 
por reiniciar o curso no CAM:

Na verdade, eu estava estudando, eu terminei o ensino fun-
damental, e o ensino médio eu fui pra comunidade da Ensea-
da. Aí eu já estava estudando, e quando chegou a inscrição do 
Instituto… Aí, a professora chegou pra nós, porque eram três 

[20]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em março de 2018. Aluna do curso técnico em Agropecuária 
integrado ao ensino médio.

[21]   Entrevista ao autor dos alunos do curso técnico em Agropecuária integrado ao ensino médio em regime de 
alternância, realizada no alojamento em fevereiro de 2018.

[22]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em fevereiro de 2018. Aluna do curso técnico em Agropecuária 
integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

102

alunos querendo vir pra cá, aí eu me meti no meio também, 
aí consegui. Aí, eu resolvi vir para buscar melhores oportuni-
dades. Eles (pais) acharam bom, sair de casa pra buscar um 
estudo melhor. Na verdade, eu não queria não, mas como a 
professora precisava, aí eu vim pra cá.23

Seguem algumas opiniões desses estudantes sobre as escolas de suas co-
munidades de origem:

Aí, eu entrei também por causa do estudo mesmo que teve 
um tempo que a maioria das escolas estavam em greve e já 
estava um bom tempo sem aula já, tipo, nós tivemos que fazer 
tipo uma aceleração pra terminar o 9o ano. Aí, nós fizemos e 
pronto, aí entrou o Instituto. Aí, no que eu ia passar pra lá (CI-
FCRSS), pra passar pra essa fase, de novo, tipo, ficar atrasado 
nas aulas. Aí eu pensei nisso também, se eu for pra lá, que eu 
já ia começar as aulas em fevereiro, e ainda tava de férias. Aí 
eu resolvi entrar, aí eu vim embora pra cá também pelos es-
tudos, os professores não eram de qualidade, poder dizer né.

– É, porque lá (Surumu) o ensino falta muito professor, e a 
escola é um pouco ruim.

Pelo que eu estou vendo da escola que eu estava (Guariba). A 
escola mudou, mudaram os professores, mudaram tudo. De-
pois que eu vim pra cá, eu aprendi coisas que eu nem nunca 
tinha visto antes… E quase não tinha muita aula.

Porque eu vi que não ia pra frente. Porque até metade dos 
alunos já foram embora. Aí, eu falei: eu não vou ficar aqui 
(Três Corações) pra não aprender nada, porque eu não estava 
aprendendo mais nada.

Minha mãe sempre quis que eu estudasse lá [CIFCRSS], por-
que ela dava aula lá, e ela vem de lá e saiu. Aí, eu falei que eu 
não queria ir pra lá, devido às consequências de lá, estava bai-
xando uns negócios lá que estava acontecendo, meio… as co-
ordenações já não estavam andando meio no caminho certo.

Eu gostei, porque tinha os amigos. Mas sempre faltava profes-
sores, porque tinha problemas de salários, falta de merenda, 
falta de livro didático. Mas a minha mãe sempre fez vaquinha 
pra comprar material pra nossa escola, porque era mais de di-

[23]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em fevereiro de 2018. Aluno do curso técnico em Agropecuária 
integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

103

fícil acesso. Eu lembro que lá, a merenda chegava suja, porque 
a estrada era ruim. Aí, sempre teve essas dificuldades, mas foi 
legal, deu pra aprender.

Não tem professores, tem muita gente, não tem a qualidade 
dos professores daqui, e lá é meio desorganizado.24

Em entrevista com alunos do 3o ano regular do ensino médio da Escola 
Estadual Indígena Tuxaua Silvestre Messias, na comunidade do Barro, cuja turma 
tem oito alunos, um estudante de 17 anos avaliou sua unidade escolar:

É regular, bem abaixo do padrão… Em questão de estudo 
acho que ainda está um pouco atrasado, tem escolas que são 
melhores. No meu ponto de vista, mais pela parte dos profes-
sores mesmo, de estrutura. Aqui não tem um laboratório. Até 
em questão de estrutura mesmo a escola está abaixo do pa-
drão exigido para um aluno aprender bem. Isso acaba influen-
ciando. Porque na hora que a gente está, sei lá, em uma aula 
de ciências não dá para usar um laboratório porque não tem. 
Na hora que a gente está estudando história, por exemplo. 
Tem uma biblioteca, mas não é essas coisas. É isso.25

O descaso do governo estadual em relação às escolas indígenas das co-
munidades acarreta a falta de professores, ora porque não são selecionados subs-
titutos em tempo hábil para o início do ano letivo, ora porque não são realizados 
concursos diferenciados para indígenas, conforme solicitado pelas comunidades. 
Além disso, as escolas indígenas não apresentam instalações adequadas para o 
ensino médio.

O ano letivo de 2019 ainda estava em curso quando realizei as entrevistas 
com estudantes na comunidade do Barro e com o gestor da Escola Estadual José 
Marcolino, no Contão, em fevereiro de 2020, em razão do atraso no início do 
ano letivo anterior, que somente teve seu começo em maio de 2019, devido à au-
sência de professores concursados ou aprovados em processo seletivo. Assim, o 
magistério frequentemente faz greves exigindo tais direitos, e passam-se muitos 
dias sem aulas. Tudo isso incentiva uma avaliação negativa nos jovens macuxi, e 

[24]   Entrevistas ao autor nas dependências do CAM – biblioteca, sala dos professores e alojamento –, em feve-
reiro e março de 2018.

[25]   Entrevista ao autor na área de convivência da E.E. Tuxaua Silvestre Messias, em fevereiro de 2020. Aluno do 
3º ano do ensino médio regular diferenciado indígena.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

104

também em seus familiares, em relação às instituições de ensino pertencentes 
às suas comunidades. Isso, em contrapartida, possibilita uma impressão positiva 
sobre o CAM, sugerindo que o Instituto Federal tem melhores condições de en-
sino, professores e estruturas materiais.

É necessário refletir sobre as expectativas que foram depositadas na edu-
cação escolar, paulatinamente reformuladas a partir das lutas dos povos indí-
genas nos anos de 1970 e 1980. A escola antes era vista como instrumento de 
opressão e colonização, e foi, em uma tentativa de reformulação, passando a ser 
usada para valorização e fortalecimento da cultura e das tradições dos povos 
indígenas. A busca de uma educação escolar indígena diferenciada procurou pos-
sibilitar aos habitantes das terras indígenas uma forma de melhorarem suas vidas 
e a de seus filhos e filhas, mantendo as características de suas tradições culturais. 
Repetto (2006, p. 58) aponta divergências geracionais a respeito do conceito de 
“melhorar de vida”:

Assim é que, para importantes segmentos da sociedade 
makuxi, melhorar a vida significa homologação e demarcação 
de terras indígenas, as quais são a base de sua própria vida. E 
isso se traduz, em última instância, na valorização do trabalho 
e da cultura. Já para outros setores indígenas, essa valoriza-
ção cultural, que virá a reboque do processo de homologação, 
significa atraso, e a “escola deveria preparar o aluno para o 
mercado de trabalho no mundo dos brancos”.

O mesmo Repetto (2006, p. 77) já apontava uma expectativa em torno da 
juventude como uma peça fundamental para “desenvolver” as comunidades; to-
davia, essa expectativa foi frustrada diante da incapacidade da educação escolar 
em atendê-la, ainda que haja 260 escolas indígenas de ensino fundamental e/ou 
médio em Roraima, perfazendo um total de 16 mil alunos.

Tais escolas foram criadas visando fazer frente às dificuldades surgidas 
nas diversas terras indígenas marcadas por problemas ambientais, limites fundi-
ários fixos, estabilização das comunidades acompanhada de aumento da popu-
lação e técnicas agrícolas incapazes de atender às demandas das comunidades. 
Os jovens, auxiliados pela educação escolar, passaram a ser vistos como quem 
poderia lidar melhor com uma realidade em que era necessário criar os peixes 
para se reproduzirem, tornar as roças tradicionais mais produtivas com novas 
tecnologias, romper com a dependência das sementes do governo e, “conse-



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

105

quentemente, com o clientelismo típico das relações mantidas até então com a 
sociedade regional” (REPETTO, 2006, p. 79). 

As comunidades esperam que a escola indígena, de modo ge-
ral, e o EM, de modo particular, possam estimular a juventude 
na valorização do que lhes pertence. Esperam, ainda, que a 
escola seja capaz de oferecer ferramentas para que os jovens 
possam tornar as condições socioambientais mais favoráveis. 
Espera-se, enfim, que seja responsável pelo rompimento com 
a tradição de dependência eleitoreira, mantida por meio de 
discursos pretensamente desenvolvimentistas, mas que na 
prática nunca se concretizam em melhorias nas condições de 
vida das famílias indígenas. (REPETTO, 2006, p. 80).

Para essas expectativas, as realidades encontradas nas comunidades in-
dígenas não eram muito animadoras. Repetto (2006, p. 79) constatou que as 
maiores queixas das lideranças, dos pais e dos alunos das escolas indígenas de 
ensino médio eram sobre os estudantes egressos não conseguirem trabalho nas 
comunidades nem na capital, o que fazia com que eles considerassem esse seg-
mento da educação básica desnecessário.

As comunidades, de uma maneira geral, começaram a se interessar por 
um ensino médio profissionalizante, que pudesse de alguma maneira corres-
ponder às expectativas que estavam sendo criadas em torno da juventude e da 
educação escolar. Segundo Repetto (2006, p. 81), havia “um desejo comum de 
preparar os jovens com novos conhecimentos para enfrentar os atuais desafios 
de vida e de produção nas comunidades”.

Após os contatos interétnicos, o ensino profissionalizante sempre esteve 
presente na história do povo indígena macuxi em Roraima. No século XX, passou 
pelos cursos promovidos pelo SPI relacionados às práticas de agropecuária na Fa-
zenda São Marcos (curtir couro, confeccionar selas para montaria e fazer traba-
lhos de marcenaria), que tinham o intuito de formar mão de obra para as fazendas.

As missões religiosas católicas, sendo beneditinas ou da ordem Conso-
lata, atuaram na Missão Católica do Surumu ofertando cursos profissionalizan-
tes. Posteriormente, sob a orientação da ordem Consolata, criou-se um centro 
de formação de lideranças indígenas. Em 1972, formaram a primeira turma de 
professores indígenas que lecionariam no ensino fundamental I; já em 1975, a 
turma que lecionaria no fundamental II concluiu seus estudos. Assim, começava 
a substituição dos professores não indígenas nas escolas indígenas (REPETTO, 
2006, p. 8 e p. 81).



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

106

Nas entrevistas, notei certo desconforto a respeito de práticas culturais 
como as danças ou o ensino de língua macuxi ou wapichana, muitas vezes pelo 
fato de esses estudantes serem de religiões cristãs e de seus pais já não falarem 
a língua originária e terem pouco contato com as referências culturais indígenas. 
Essas práticas, estimuladas nas escolas indígenas, parecem ser consideradas des-
necessárias por alguns familiares e alunos indígenas. Muitos as interpretam como 
uma forma de preservar algo que não lhes pertence mais ou, em alguns casos, 
algo com que não possuem afinidade.

Um estudante comentou sobre seus motivos para não gostar muito de 
aprender a língua de seus ancestrais:

E outra porque tem muito preconceito, tipo. Tipo a gente 
mesmo tem preconceito com a gente mesmo, porque a gente 
ouve os brancos falando mal da gente; aí a gente vai crian-
do preconceito com a gente mesmo. Aí não tem interesse da 
gente aprender a nossa língua materna. Aí é por isso, mas a 
gente acha chato demais. Até que um certo tempo (eu) tava 
aprendendo a falar. Falar, não: ler.26

Uma estudante macuxi que mora na Vila Brasil explicou suas relações com 
a cultura indígena: 

Até porque, mesmo… mesmo eu nascendo indígena, eu nun-
ca tive contato com coisas que realmente eram dos indígenas. 
Não, porque tipo, eu não convivi com isso (danças, língua), 
então eu acho que eu não tenho muita afinidade, assim, com 
as coisas.27

Ela estudou na Escola Estadual Ovídio Dias (na Vila Brasil), que não é uma 
escola indígena, e descreveu a tentativa fracassada de implementar o ensino de 
línguas nessa instituição:

[26]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em março de 2018. Aluno do curso técnico em Aqui-
cultura integrado ao ensino médio.

[27]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em março de 2018. Aluna do curso técnico em Aqui-
cultura integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

107

Teve um tempo que colocaram, mas acho que só foi por um 
momento, não costumavam frequentar muito. Aí, como mui-
tas pessoas não ligavam muito, não era obrigatório de assistir 
aula. Acho que foi na 7ª série, o estudo de línguas. Acho que 
foi só uns dois meses, aí ninguém se interessava, aí tiraram.28

O diretor da Escola Estadual José Marcolino (no Contão) salientou que 
houve dificuldade para a comunidade aceitar o ensino de língua macuxi ou wa-
pichana, instituído em 201329. Os pais, que não consideravam importante esse 
tipo de aprendizagem para os alunos, queriam que o currículo ficasse restrito ao 
ensino médio e que não incluísse conteúdos voltados para as práticas culturais 
tradicionais. Após um longo debate, foram aceitos conteúdos voltados para o 
universo indígena.

A gestora da Escola Estadual Tuxaua Manoel Horácio, da comunidade 
do Guariba, descreveu como ocorriam essas atividades voltadas para a cultura 
indígena em sua unidade escolar, citando o trabalho com “temas contextuais”:

Cada bimestre a gente trabalha com um tema diferente, às 
vezes voltado à saúde, à educação, ao meio ambiente, e den-
tro desses temas a gente tenta o máximo possível trazer pra 
dentro da realidade, trabalhar nos temas contextuais a reali-
dade. Porque, querendo ou não, a gente tem que trabalhar os 
conteúdos, né?… E, dentro dos temas contextuais, porque a 
gente não tem como sair muito do conteúdo. Então, dentro 
do conteúdo, com os temas contextuais, a gente trabalha, a 
gente volta mais pra realidade, a realidade mesmo local. Por 
exemplo, a gente teve uma de educação, e eu trabalhei com 
os alunos a questão escolar indígena diferenciada, para eles 
entenderem o que eles conhecerem a luta, como foi que che-
gou a gente ter esse direito à educação escolar indígena dife-
renciada. Então, tipo, a gente procura trabalhar esses temas, 
voltado à realidade, dentro dos temas contextuais.30

O fato de as escolas onde a maioria dos entrevistados estudou no ensi-
no fundamental I e II serem indígenas e manterem o ensino da língua materna 

[28]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em março de 2018. Aluna do curso técnico em Aqui-
cultura integrado ao ensino médio. 

[29]   Entrevista ao autor na sala do diretor da E.E. José Marcolino, em março de 2020.

[30]   Entrevista ao autor na sala da direção na E.E. Tuxaua Manoel Horácio, na comunidade Guariba, em março de 2019.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

108

permitiu que esses estudantes tivessem um mínimo de contato com algumas de 
suas tradições. Essas escolas, sendo indígenas, com professores macuxi ou wapi-
chana, oferecendo ensino da língua materna e mantendo um momento cultural 
às sextas-feiras, com atividades como danças e outras práticas culturais, contri-
buem para que ainda se mantenha na memória dos entrevistados referências da 
etnia à qual pertencem.

Repetto (2006, p. 63) constatou que em Roraima são faladas 14 línguas 
indígenas. Entretanto, foram notadas diferenças entre povos na relação com a 
língua. No caso dos Macuxi, a forte presença não indígena em suas terras desde 
o século XVII, ocasionada por fazendas, garimpos e missões religiosas e, poste-
riormente, pela presença do Exército, de escolas e outras instituições estatais, 
fortaleceu a língua portuguesa em detrimento das línguas originárias. Todavia, 
os Macuxi que estavam mais distantes da capital, em regiões de difícil acesso, 
mantiveram o uso cotidiano de sua língua materna.

A maioria dos Macuxi tem no português sua língua de alfabetização, e sua 
língua materna acaba aparecendo como uma segunda língua. Como figura nos 
relatos, o preconceito com a língua indígena e a ausência dessa língua nas famí-
lias – que, como instrumento de defesa, foram deixando de utilizá-la, pois eram 
vítimas de chacota e humilhações pelos não indígenas – levaram a que ficasse 
restrita aos mais idosos das comunidades. As pessoas mais jovens, principalmen-
te as que residem em terras indígenas demarcadas em ilhas, praticamente des-
conhecem a língua originária.

Esse processo de restauração de práticas culturais ancestrais tem sofrido 
resistência, como atestaram os relatos dos estudantes macuxi. Repetto (2006, p. 
64-65) aponta algumas possibilidades de estímulo a uma mudança nessa situa-
ção. Ele relata a utilização das línguas indígenas nos processos seletivos do Insti-
tuto Insikiran para o curso de licenciatura intercultural e nos concursos estaduais 
para contratação de professores indígenas, como o que ocorreu em 2002, cuja 
segunda fase era específica para indígenas e pedia a tradução de palavras e frases 
do português para a língua do candidato.

Tanto nos anos finais quanto nos iniciais, os estudantes disseram não te-
rem se arrependido de estudar no CAM:

Vale a pena vir pra cá. Eu estou gostando, pelo tempo que eu 
estou aqui. Minha mãe sempre falou que no tempo dela não 
tinha transporte, que para vir pra escola tinha que andar, que 
pelo menos agora eu estou (com) a facilidade de estar vindo 
pro Instituto, para na porta e traz, todos os dias.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

109

Foi bom, foi bom, agora. Pra mim, ter vindo pra cá foi bom de-
mais, porque um grande avanço comigo. Depois que eu entrei 
aqui, vim ter a noção…31

Boa parte dos entrevistados afirmaram que suas expectativas para o fu-
turo eram concluir o curso e ingressar no ensino superior. Poucos apresentaram 
desejo de retornar imediatamente às suas comunidades. Alegaram que nestas 
não tinham oportunidade, além de haver pouco incentivo para desenvolverem 
seus conhecimentos.

Uma jovem macuxi de 15 anos falou de seus planos para quando termi-
nasse o curso de Agropecuária:

Como eu estava conversando com a minha mãe ontem, quan-
do eu terminar eu não penso em voltar pra comunidade. Mes-
mo eu terminando o curso, vou fazer outro, porque esse é 
meu sonho. Mas eu entrei no Instituto porque eu estava pre-
cisando, realmente, aprender as coisas. […] “Não, mas o meu 
sonho é fazer curso de Medicina, e fazer mestrado e douto-
rado, que eu quero ser doutora.” Aí, ela falou assim: “Mas isso 
é desde quando?”, “Desde quando tu me pariu”. Aí ela falou 
assim: “Mas tu não consegue, não”. Porque ela fala que eu não 
posso ver muito sangue que eu fico passando mal. “Mas, mãe, 
a gente aprende coisas que vai dar pra eu fazer, sim.”32

Outro jovem, no 2º ano de Agropecuária, mencionou seus projetos de futuro:

Até agora, eu estou… o professor falou que abriu um curso de 
Agronomia em Novo Paraíso, aí eu fiquei meio assim, como 
também vai ter… eu vi os meus tios indo se alistar e servir. 
Mas, se não der certo, eu fico no câmpus de Novo Paraíso. 
Eu, depois disso, eu pretendo sempre estar voltando, sempre 
ter algum local aqui, porque Boa Vista é muito turbulento.33

[31]   Entrevista ao autor na sala dos professores, em março de 2018. Aluno do curso técnico em Aquicultura 
integrado ao ensino médio.

[32]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em março de 2018. Aluna do curso técnico em Agropecuária 
integrado ao ensino médio.

[33]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em março de 2018. Aluno do curso técnico em Agro-
pecuária integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

110

Um curso comumente citado foi o de Veterinária. Um estudante da Tur-
ma 126 de Agropecuária demonstrou interesse em ingressar nessa carreira em 
Boa Vista e, se não conseguisse, almejava voltar para a comunidade para ajudar 
em projetos:

No meu caso, eu pretendo fazer uma faculdade pra veterinário.

Acho que é porque (é) melhor, aí chega uns veterinários pra ver 
os cavalos, aí a gente fica vendo e fica admirado, né? A minha 
vontade é imensa em ser veterinário, mexer com animal.

Eu queria entrar mas vai ser meio difícil, porque eu não tenho 
pais que moram em Boa Vista, isso, porque eu só fui duas 
vezes em Boa Vista mesmo.34

O tuxaua da comunidade do Barro, no Surumu, afirmou que a escola é 
muito importante para formar lideranças e professores. Lamentou, porém, a au-
sência desses jovens nas comunidades35. Acrescentou que muitos continuavam 
seus estudos em universidades e não retornavam. Por outro lado, o tuxaua de 
Aningal, formado no curso de Agricultura do Instituto, afirmou que ainda estava 
na comunidade pela função que exercia ali36.

Um pai de aluno relatou37 que um de seus 13 filhos fez o curso técnico 
em Agricultura no Centro Indígena de Formação e Cultura Raposa Serra do Sol. 
Contudo, ele lamentou que o adolescente não tivesse obtido emprego na co-
munidade nem conseguido utilizar seus conhecimentos na região, por falta de 
recursos e apoio. Segundo ele, os alunos não se empregavam na comunidade 
mesmo tendo concluído cursos técnicos. Elencou, entre os motivos, problemas 
internos da comunidade, falta de recursos para realizar o que se aprende e desin-
teresse dos adolescentes em trabalhar nas comunidades.

Uma egressa do curso de Agropecuária, da comunidade Guariba, comen-
tou sobre suas dificuldades de trabalhar na própria comunidade:

[34]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em março de 2018. Aluno do curso técnico em Agropecuária 
integrado ao ensino médio.

[35]   Entrevista concedida ao autor na residência do Tuxaua, na comunidade do Barro, em 9 de fevereiro de 2018.

[36]   Entrevista concedida ao autor na comunidade Aningal, em fevereiro de 2018.

[37]   Entrevista concedida ao autor durante viagem do CAM ao Surumu, em fevereiro de 2018.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

111

Mas só que, aqui, eles têm o conhecimento deles, tipo, não 
aceita muito o que é técnico, eles preferem os conhecimentos 
deles mesmo.

No meu ponto de vista, melhoraria, o nosso conhecimento 
pra eles, mas só que… algumas coisas eles deixam a gente 
fazer, mas tem outras que eles acham, que eles discordam 
da gente.38

Um aluno macuxi do Barro, da Escola Estadual Indígena Tuxaua Silvestre 
Messias, que desejava cursar Medicina, falou de suas perspectivas de retornar à 
comunidade:

Acho meio difícil. No meu caso, porque quando a gente sai 
para fazer uma faculdade, eu acho que quer sair com um di-
ploma para as portas se abrirem para a gente. Coisa que não 
tem aqui, eu acho que falta emprego ainda aqui. Essas coisas. 
Por conta disso, se tivesse alguma oportunidade de eu exercer 
alguma coisa na minha área que eu estudei, eu voltava sim.39

Nesses relatos vê-se que a ida ao CAM é marcada por uma expectativa 
de formação para um retorno que possibilite ajudar nos problemas das comuni-
dades. Entretanto, no desenvolvimento da vida acadêmica, os estudantes vão 
vislumbrando a possibilidade de ampliarem seus estudos, e, ao contrário das es-
colas indígenas das comunidades, o IFRR lhes fornece ferramentas para parti-
cipar da disputa por vagas em instituições de ensino superior. Assim, o desafio 
se torna mais passível de ser enfrentado, e o retorno à comunidade vai sendo 
adiado ou retirado dos planos desses jovens.

O encontro intenso com o universo não indígena, vivido durante a per-
manência no CAM, diminui o já pouco interesse desses estudantes pelas práticas 
culturais originárias e acentua a desvinculação crescente em relação a suas co-
munidades. Uma discussão sobre essa situação com os estudantes, uma sensibi-
lização quanto à importância da relação com a comunidade e o incentivo a ações 
locais poderiam estimular uma reflexão mais ampla sobre a possibilidade de se 
manterem em suas regiões de origem.

[38]   Entrevista concedida ao autor na sala de informática da E.E. Tuxaua Manoel Horácio, em março de 2019.

[39]   Entrevista ao autor na área de convivência da E.E. Tuxaua Silvestre Messias, em março de 2020.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

112

Mesmo com toda a satisfação apresentada pelos estudantes e a admira-
ção pela instituição, foram observados alguns desagrados, restritos a três situa-
ções específicas do CAM. A primeira, abordada anteriormente, é a adaptação à 
estrutura curricular do Instituto. A quantidade de disciplinas diárias é muito gran-
de e, como ainda não há um projeto de integração interdisciplinar, somente uma 
parte dos professores propõe um trabalho com colegas com os quais mantêm 
alguma afinidade. Além disso, os projetos de pesquisa e extensão normalmente 
são organizados apenas pelos docentes, que inserem os alunos. Estes também 
alegaram dificuldades nas disciplinas de Química, Física e Matemática. Tampou-
co há aulas de língua materna e de cultura ou arte indígena no currículo, e os 
cursos de extensão oferecidos pelo CAM com elementos da cultura indígena 
como danças e músicas ainda são incipientes.

Houve alunos que relataram tais dificuldades nas disciplinas e no cotidia-
no do CAM:

Eu tive dificuldade, um monte de gente eu vi que teve difi-
culdade. A minha dificuldade foi em Matemática. Porque lá 
(Contão), a gente estudava o 3o ano e a gente ficou quase um 
ano sem professor lá de Matemática. Aí, para não atrasar a 
gente aqui, a gente vem aqui estudar de manhã. Só vindo de 
manhã pra não atrasar.

A matéria que eu tive mais dificuldade foi Física. Muitos cál-
culos e, como a gente não teve no Contão Que, no 1o ano, 
até que eu levei bastante, assim, foi legal. Mas, na metade do 
ano, foi ficando mais pesados os cálculos. Mas eu consegui 
um pouco pegar.40

Uma Macuxi que estava no segundo ano do curso técnico em Agropecu-
ária descreveu suas dificuldades:

Primeiro, quando eu cheguei aqui, foi difícil porque é muito 
sono e é muito cansativo, acostumada a só estudar em um 
período, e chegar aqui que são dois. Assim, pra me adaptar, 
foi um mês, até hoje eu não posso dizer que eu consegui me 
adaptar, porque eu não consegui, às vezes eu ainda sinto sono 
ainda. Mas, eu acho que é normal, faz parte, né?

[40]   Entrevista concedida ao autor na biblioteca do CAM, em março de 2018. Dois alunos do curso técnico em 
Agropecuária integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

113

Acho que pegar tudo o que professor passa, ao longo do dia, 
não é só um professor que passa coisa, são quatro, cinco pro-
fessores, assim…

Muita matéria, assim, é uma atrás da outra, tem o intervalo 
meio-dia, mas o almoço. Eu acho muito cansativo e a dificul-
dade de realmente, guardar aquele conteúdo.41

Uma Macuxi da comunidade Três Corações relatou sua angústia e dificul-
dades em acompanhar os conteúdos:

Só Matemática, Física e Química, só essas que envolvem cál-
culo. Só porque Cálculo me confunde… Agora mesmo, sem-
pre quando eu acordo, eu não sei, aí eu cheguei a falar com a 
minha irmã: “Eu não vou mais pra escola, que eu não aguento 
não”, e ela: “Está muito bonito pra sua cara”. “Todo semestre é 
igual, é bom que eu não volto.” Aí, ela: “Negativo, pode ir”. Aí, 
eu peguei e voltei de novo. Aí quando foi nas férias, eu pedi 
pra minha mãe me matricular lá em Boa Vista, que eu não 
queria voltar mais, não, e ela: “Quem disse, tu não quis entrar? 
Agora que tu vai aguentar até o 3o ano”. E eu: “Meu Deus do 
céu, eu estou preocupada”.42

Em entrevista com o coordenador da Caes e com o enfermeiro, que 
compunham o quadro de funcionários dessa coordenação da instituição, foram 
mencionados casos de crises de ansiedade de alunos em períodos de avaliação. 
O receio de fracassar e as quantidades de atividades e provas escritas vinham 
levando os estudantes a sofrerem problemas de comportamento, depressão e 
envolvimento com drogas; recentemente, houve um grupo de alunos e alunas 
que começaram a se cortar. Ainda que o cotidiano escolar não seja o único agra-
vante dessas situações, colabora para tornar esse quadro mais delicado. Segundo 
os servidores da Caes:

As crises de ansiedade, que tem muito, a saudade de casa… e 
através dessas conversas a gente descobre outras coisas […]. 

[41]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em março de 2018. Aluna do curso técnico em Agro-
pecuária integrado ao ensino médio.

[42]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em março de 2018. Aluna do curso técnico em Agropecuária 
integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

114

A gente identificou que quando começa o início do ano está 
tranquilo, ainda está toda aquela empolgação. Aí eles come-
çam com aquela rotina das aulas e, quando está próximo das 
provas… Porque as provas acumulam no mesmo período de 
final de abril, início de maio. Foi o período que a gente identi-
ficou que vai o pico de alunos com crise de ansiedade. Porque 
é muito trabalho, muita coisa para eles estudarem. Muita pro-
va. Muita cobrança dos professores. O que a gente resolveu 
fazer? Quando chegar esse período [no final de cada semes-
tre], a gente intensifica as atividades para diminuir esses picos 
de ansiedade.43

A situação parece se complicar porque, muitas vezes, não se toma conhe-
cimento da rotina desses estudantes, ou se menospreza esse cotidiano. Um dos 
estudantes do Guariba descreveu como era seu dia no Instituto e sua dificuldade 
em entregar as diversas atividades que são propostas em sala de aula, prejudi-
cando sua média final.

A gente sai de lá (Guariba) 6 horas. Umas 5h30 eu merendo lá 
em casa. Quando chega aqui, como a gente tem só almoço, 
compra alguma coisa pra comer. Todos os dias.

Chega lá (Guariba) quase umas 7h30 (da noite). […] Só que a 
estrada está ruim. Aí, a gente chega com dor de cabeça, meio 
cansado, aí a vontade é de banhar, comer e dormir.

Tive (dificuldades), só em relação a entregar atividade.44

Um jovem de 17 anos do Surumu retratou suas dificuldades com a língua 
portuguesa e como isso afetava a autoestima:

No meu caso é Português, porque, desde pequeno, … Não é 
que eu não me dava bem, eu queria aprender, mas só que eu 
não conseguia. No fundamental, os professores falavam que, 
se não gostava de ler, que ficava no cantinho com milho no 
joelho. Era desse jeito aí. Mandava tarefa pra casa, aí eu não 
fazia, porque o meu pai teve uma pancada na cabeça, perdeu 

[43]   Entrevista ao autor na sala da coordenação da Caes, em fevereiro de 2020. Participaram o coordenador da 
Caes e o enfermeiro.

[44]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em março de 2018. Aluno do curso técnico em Aqui-
cultura integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

115

a memória toda, só lembrava de Matemática e de algumas 
coisas. Aí não tinha ninguém pra me ajudar, e o mais velho era 
eu. Aí eu ia pro vizinho brincar, deixava de fazer as tarefas de 
Português. Agora, de Matemática não, tinha o meu pai que 
me ajudava. Aí eu deixava lá e ia embora. Dificuldade (é) mais 
com Português mesmo, de interpretar, essas coisas aí.

Agora, Matemática, não me considero muito bom, porque se 
eu soubesse Português eu acho que conseguia interpretar a 
questão de Matemática e resolver melhor. Eu tento aprender, 
lendo livro, mais livros, pegando dicionário, esses negócios. 
Aí um teste, até no 9o ano, eu comecei a ler melhor, porque 
o professor Neides era um cara legal demais, me incentivou 
a aprender a ler livro. Eu não lia livro, eu lia todo gaguejando, 
só. Palavra por palavra. Aí ele me incentivou. 

Aí tinha um… A mãe tinha pegado umas revistas na vizinha, 
levou lá pra casa pra gente ficar olhando as figurinhas. Aí eu 
comecei a ler em casa. Comecei a ler essas revistas, aí eu per-
cebi que eu comecei a melhorar a ler, não gaguejava mais.

Aí comecei a me interessar mais, comecei a ler, ler, até que eu 
cheguei aqui. Cheguei com dificuldade. Daí, agora, quando 
saiu minhas notas de Português, é tudo 7. Mas eu prometi, 
falei pra professora, que nesse ano eu tiro uma nota 9. Não 
um 10, mas um 9 eu pretendo tirar. Falei pra ela que eu tenho 
dificuldade em Português.

Daí eu falava com as pessoas assim, tipo: falava uma palavra 
errada, aí [elas] começava[m] a rir. Aí, eu só fico pensando na 
minha mente. Tem dias que eu fico ali na cama pensando, 
“por que eu não me esforcei mais no 1º ano, no 2º ano?”. Por-
que aqui é bem puxado, e é de manhã e de tarde, aí não tem 
como. Chega no alojamento, o cara só quer saber de dormir 
e não consegue pegar no caderno; aí tem a limpeza do aloja-
mento… Aí tem que dormir e acordar de manhã cedo pra vir, 
fica meio corrido. Quando tem um tempinho, eu vou lendo 
um livrinho e tento aprender mais, porque eu posso ser burro, 
mas… Eu tenho dificuldade de aprender as coisas.45

Um egresso do Guariba, de 19 anos, apresentou as dificuldades que teve 
quando estudou no CAM:

[45]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em fevereiro de 2018. Aluno do curso técnico em 
Agropecuária integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

116

Tive dificuldades, sim, porque é puxado demais, e eu não es-
tava acostumado. E aqui eu só estudava um período. Ir e vir, 
aí fica cansativo, também. Tinha que acordar cedo, e chegava 
umas 7h30 (da noite). Aí não dava tempo de fazer quase nada. 
Muito material pra estudar, e ter que acordar cedo pra pegar 
o ônibus, aí fica puxado.

Fiquei [de dependência] em Física, em matérias assim, que 
quase eu fiquei, mais essas, mesmo, de Física, Química, Ma-
temática.46

As dificuldades nas disciplinas de exatas mencionadas provavelmente esta-
vam associadas à ausência de professores dessas disciplinas nas comunidades indí-
genas, que causava defasagem no conteúdo a ser exigido dos estudantes. Mesmo 
havendo aulas de nivelamento de Física e Português, estas não parecem ter sido 
suficientes para resolver as dificuldades dos jovens que chegaram à instituição.

No XVI Encontro Pedagógico do IFRR/CAM, ocorrido nos dias 4 e 5 de 
fevereiro de 2020, com o tema “Reflexões e perspectivas para a educação pro-
fissional e tecnológica no IFRR/CAM”, a efetiva implantação de um projeto inte-
grado foi amplamente discutida pelo corpo docente e pela área pedagógica. Esse 
posicionamento inédito coincidiu com a dedicação de um grupo de docentes às 
demandas dos discentes indígenas e à necessidade de reformulação dos planos 
de curso da instituição. Tal discussão poderia levar a um currículo mais próximo 
da realidade dos alunos, a uma diminuição no número de disciplinas e a uma 
redução desse conjunto de problemas que eles têm enfrentado.

O segundo motivo de queixas recorrentes nas entrevistas com estudantes 
indígenas diz respeito a preconceitos que sofreram. Entre 2014 e 2016, o câmpus 
recebeu quatro alunos da etnia ingarikó, oriundos da TI Raposa Serra do Sol, que 
não dominavam o português e que permaneceram alojados na instituição du-
rante o curso. Colegas de alojamento relataram que eles eram constantemente 
vítimas de humilhações e brincadeiras preconceituosas de alunos não indígenas 
e indígenas. As sessões de deboche e brincadeiras ocorriam no período noturno, 
quando os estudantes iam dormir. De acordo com relato de um aluno alojado, 
ele e outros indígenas sofreram discriminações; ele afirmou não haverem denun-
ciado por medo de serem mal interpretados pelos colegas e por acreditarem que 
seria melhor eles mesmos resolverem a situação.

[46]   Entrevista ao autor na sala de informática da E.E. Tuxaua Manoel Horácio, em março de 2019. Egresso do 
curso técnico em Agropecuária integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

117

Eu já (sofri preconceito), tipo: você é o índio. Você é índio, 
caboclo. No alojamento, tinha uns que… Não, o que eu via 
mais lá no alojamento… Eles não chegaram a bulinar comigo. 
Porque eu tive acho que… Sei lá, nós fala na cara mesmo. 
“Que é isso”, e tal. No meu caso, eu falo, e também eu não ligo 
para as pessoas que falam.

Eu deixo passar, tipo: se você ligar pra pessoa que está te bu-
linando, é pior. Aí que eles vão gostar, mesmo.

No alojamento foi rápido. Por causa do negócio do bullying, 
(eu) só tinha dó dos meninos ingarikó, […] os quatro. Os Inga-
rikó, que os meninos enchiam o saco, mesmo.

Mas eles perturbavam demais, chamavam de “caboclim”, e 
eles começavam a responder. Aí toda noite era o mesmo, 
quase um dia ia rolando pau lá.

Cheguei até uma vez a falar com [ele], ele chegou a chorar 
comigo, e me perguntar de “Como é que vocês conseguem 
aturar um negócio desse”. Eu deixo passar. Mas depois, quan-
do eu estou sozinho, vem tipo aquela angústia de uma pessoa 
estar zombando de mim. Aí eu começo a chorar. Mas eu tam-
bém não ligo, não, deixo passar. É melhor deixar quieto do 
que revidar com eles, senão é pior.

São colegas e não indígenas, também.47

Outro estudante afirmou ter sido vítima de preconceito numa escola em 
Boa Vista, em um período no qual esteve estudando e morando na capital:

Aqui não, mas eu tive em Boa Vista. Era mais, assim. Eles ba-
gunçavam, até hoje. Porque no dia que estava tendo apresen-
tação, eu falei que vinha da escola estadual, a professora per-
guntou de onde eu vinha, aí todo mundo começou a gritar: 
“Cadê tua tribo? Cadê tua tribo?”. Acredito que o pessoal faz 
preconceito, porque ainda pensa que a gente ainda é como 
antigamente.48

[47]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em março de 2018. Aluno do curso técnico em Agro-
pecuária integrado ao ensino médio.

[48]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em março de 2018. Aluno do curso técnico em Aqui-
cultura integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

118

Uma jovem descreveu uma situação de discriminação na escola de sua 
comunidade, Três Corações:

Isso, lá onde eu estudava, que eu penso assim: o menino que 
andava comigo, chegou na secretaria, mesmo, ele xingou um 
colega que era indígena. Falou um monte de coisa. Eu falei 
assim: “Olha, eu não sei porque eu ando contigo, porque eu 
sou indígena, e eu não gosto disso”. Aí ele ficou assim… Se 
sentiu, e eu falei para a professora que não ia andar mais com 
uma pessoa desse tipo.49

Muitos jovens declararam ter visto alguém sofrer preconceito, ou terem 
eles mesmos sofrido discriminação, mas não se importaram, porque isso não os 
afetava. Assim foi a fala de um estudante de 18 anos da região do Surumu:

Eu nunca tive, eu quase. Nem se eu tivesse, eu não ligo pra 
essas coisas, entendeu?

Eu já sofri por trás, mas na cara, mesmo, não. Entendeu? Por 
causa que eu não ligo pra essas coisas. Uma coisa que a pes-
soa fala, eu não estou nem aí. Porque eu sou eu.50

Uma jovem da Vila Brasil disse ter presenciado discriminação com os co-
legas, mas não com ela:

Assim, se fizeram preconceito comigo, eu não me senti cons-
trangida por aquilo. Eles falavam… Que eu sentisse, não. 
Mas se tivesse ou visse algumas pessoas falando pra outras. 
Eu vejo a pessoa com preconceito mais com relação a outras 
pessoas, mas, pra mim, eu não levei isso como preconceito.

Bastante, porque tem muitos, eu vi bastante gente falando.

Eles chamam de “caboclinho”, acham que caboclinho é feio.

A gente vê, incomoda. Mas é a rotina aqui, tem muita gente assim.51

[49]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em março de 2018. Aluna do curso técnico em Agropecuária 
integrado ao ensino médio.

[50]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em fevereiro de 2018. Aluno do curso técnico em Agropecuária 
integrado ao ensino médio.

[51]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em março de 2018. Aluna do curso técnico em Aquicul-
tura integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

119

 O estado de Roraima tem um histórico de conflitos entre não indígenas 
e indígenas há tempos. As disputas fundiárias por áreas de mineração, e um dis-
curso recorrente na mídia local, identificam os indígenas como um empecilho 
para o desenvolvimento da região (REPETTO, 2008, p. 19). A situação se acirrou 
ainda mais quando da homologação da TI Raposa Serra do Sol, que ocasionou 
a expulsão de rizicultores, garimpeiros e fazendeiros da terra indígena. Conse-
quentemente, o preconceito contra os indígenas é algo perceptível a qualquer 
pessoa que visite o estado.

No retorno de uma visita a comunidades localizadas na TI Raposa Serra 
do Sol e no município de Uiramutã, pegando carona em um carro do próprio 
câmpus, pude testemunhar o diálogo entre dois servidores que classificavam os 
indígenas como os responsáveis pela dificuldade de desenvolvimento do estado 
e ainda os identificavam como pessoas sujas e incapazes de administrar a quan-
tidade de terras que receberam. Sendo assim, as questões ligadas à convivência 
entre não índios e indígenas ainda são marcadas por tensões, até mesmo dentro 
do CAM, onde essa perspectiva sobre os povos originários deveria ter sido su-
plantada. Todavia, em conversa com a diretora de ensino52, reafirmou-se que as 
iniciativas desenvolvidas pela gestão vinham tentando sensibilizar os membros 
da comunidade escolar e o entorno do câmpus para o respeito às diferenças cul-
turais existentes na sociedade roraimense.

O fato de a diretora de ensino ser indígena e ter participado do movi-
mento indígena demonstra interesse do câmpus em tentar romper com a visão 
estereotipada e preconceituosa sobre os indígenas na região. O diretor-geral do 
CAM afirmou que essa foi uma estratégia para aproximar a instituição das comu-
nidades indígenas:

A gente tinha que analisar. Primeiro, que nós lidamos com 
um público 70% indígena. O que é que nós fizemos? Um in-
terlocutor… Apesar de que eu sou uma pessoa, hoje, que eu 
tenho uma aderência muito grande nas comunidades. Mas 
eu não tenho uma bagagem que (para) ela já vem de muitos 
anos, de trabalhar com indígenas: ela foi liderança indígena. 
O próprio MEC, de vez em quando, convida ela pra participar 
de discussão. Não está agora, mas, nos governos anteriores, 
(a diretora de ensino) viajava quase uma vez, duas vezes por 

[52]   Entrevista ao autor na sala da direção de ensino do CAM, em fevereiro de 2020. No final de 2020, a diretora 
de ensino – Pierlangela Nascimento, indígena wapichana – foi a primeira mulher e indígena eleita à direção-geral 
do CAM.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

120

ano, três, para ir para Brasília. Eu tinha que liberar, para ela ir 
lá fazer discussão. Então, ela sentava na mesa. Então ela foi 
uma questão técnica, nem foi questão de ser amigo, foi uma 
questão técnica de eu ter uma diretora que trabalha com a 
população, e que se entende e discute os problemas dessas 
comunidades há muitos anos.53

Por fim, o terceiro motivo frequente de queixas dos alunos diz respeito ao 
alojamento. Ali, os estudantes relatam sofrer pequenos furtos e humilhações, e 
reclamam de falta de respeito às regras estabelecidas pela instituição. Um deles, 
que estava no 3o ano, alegou falta de material de limpeza. Eles devem limpar o 
alojamento à noite. Por conta disso, não conseguem ter tempo para estudar, pois 
concluem as aulas às 17h45 e jantam às 18h. Depois têm de limpar o alojamento e 
passar por uma chamada às 21h para, em seguida, dormirem. Segundo o estudan-
te do 3o ano, os outros jovens não dormem no horário estipulado e, como devem 
acordar cedo para começar as aulas às 7h30, sentem sono ao longo do dia.

Em virtude dessa situação, ele relatou dificuldade em acompanhar os con-
teúdos de disciplinas como Matemática, Física, Química e Português:

Cansado, não consegui dormir. Pra fazer limpeza é a maior 
frescura. E quando não faz, porque só tem dois rodos e duas 
vassouras! Enquanto um tá fazendo a limpeza do salão social 
e da área externa, e nós estamos precisando pra fazer a limpe-
za do banheiro, aí dá o horário pro professor fazer a chamada, 
lá, e a limpeza do banheiro não tá feita.

Aí não tem o suficiente pra fazer a limpeza bacana mesmo, 
tem só sabão em pó, só tira o sujo do chão.

Jogar alguma coisa no vaso, por exemplo, que faz as nossas ne-
cessidades lá, não tem um detergente, alguma coisa pra esfregar, 
não tem nada. É um prejuízo até para a nossa saúde mesmo.

No quarto, pra fazer limpeza, mesmo, é doideira. Tipo: na par-
te do banheiro, não dura nem 5 minutos e já está tudo sujo 
de novo, que é um entra-e-sai, de noite, os meninos são bem 
perturbados mesmo. Parecem que trocam o dia pela noite… 
Não dá pra estudar.

[53]   Entrevista ao autor no gabinete do diretor-geral do CAM, em fevereiro de 2018.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

121

Só que os meninos falam demais, ficam agitados. Quando al-
guma coisa agita eles, aí começa a falar alto. Aí a gente não se 
concentra, acaba desistindo de estudar.54

Duas alunas da comunidade Aningal55 disseram dividir, no alojamento, 
um quarto com mais oito meninas de comunidades e etnias variadas. Em cada 
quarto, há um líder aluno, que fica responsável por resolver problemas internos, 
como pequenos furtos, e questões como os atos de preconceito sofridos por 
eles. Quando o líder não consegue resolver o problema, é acionado o responsável 
pelo alojamento, a saber, um servidor escolhido pelo diretor-geral do câmpus, 
que pode residir na instituição, em uma casa disponibilizada pelo CAM.

Elas disseram ter chorado muito com saudade do cotidiano da comuni-
dade e de familiares, mas já estavam mais acostumadas. Em um poema, algumas 
alunas retrataram o cotidiano do alojamento feminino:

A vida no alojamento

Não é fácil como pensam,

Todo dia uma correria

Temos que cumprir as regras

Que às vezes, bem chatas

E sempre cansativas

Todo dia bem cedinho

Levanto, escovo os dentes

Tomo banho rapidinho

Para não perder tempo

De tomar um cafezinho

Que é um pão e leite quente

As meninas que também

Convivem no alojamento

Falam sobre a vida delas

É muito difícil ter

A nossa liberdade.

[54]   Entrevista ao autor na sala dos professores do CAM, em fevereiro de 2018. Aluno do curso técnico em 
Agropecuária integrado ao ensino médio.

[55]   Entrevista ao autor na biblioteca do CAM, em fevereiro de 2018. Alunas do curso técnico em Aquicultura 
integrado ao ensino médio.



Os estudantes macuxi 
e suas demandas

SumárioConclusão

122

E assim a gente vai a seguir

Com muita dificuldade

Ficar longe da família

E amigos mais próximos.

Conseguimos superar

Uma imensa saudade56

O alojamento tem sido alvo de ações da Caes, que vem trabalhando para 
reduzir as dificuldades com as quais os estudantes lidam. Desde 2018 têm ocor-
rido rodas de conversa entre os alunos alojados, sobre temas de seu interesse. 
A Caes tem promovido uma festa mensal com os aniversariantes do mês, bem 
como atividades extraclasse como aulas de yoga, capoeira e karatê, oferecidas 
por professores que voluntariamente se dispõem a colaborar para ajudá-los a 
superar o estresse do cotidiano escolar e da ausência das famílias. Entretanto, 
são ações espontâneas, diferentes de uma intervenção mais deliberada das co-
ordenações responsáveis.

Percebe-se o esforço desses jovens em se adaptar a uma nova situação de 
aprendizagem, diversa daquela vivenciada em suas comunidades. No entanto, 
eles se sujeitam à distância de suas famílias, a tensões com alunos não indígenas 
e à dificuldade de adaptação por acreditarem que estão em uma instituição que 
lhes poderá abrir portas para um emprego ou para a universidade.

Essas e esses estudantes estão diariamente sob uma tensão para cumprir 
as determinações e orientações do cotidiano escolar e adaptar-se rapidamente 
à realidade do CAM para corresponder aos anseios dos respectivos familiares, 
comunidades e da própria instituição. Contudo, a convivência nem sempre é 
respeitosa. A instituição procura adequar-se à complexidade cultural e social que 
a região requer, porém, sem responder à necessidade de dialogar com os dis-
centes, as lideranças indígenas, os familiares e o entorno do CAM, dificilmente 
atingiria esse objetivo.

[56]   IFRR. Interculturalidade em versos. Amajari: IFRR Câmpus Amajari, 2018. p. 26.



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

123

CONCLUSÃO

Quando iniciei esta pesquisa, eu havia colocado o problema da seguinte 
forma: quais as motivações que atraem estudantes macuxi ao Câmpus Amajari 
do Instituto Federal de Roraima para cursarem ensino médio técnico profissio-
nalizante em Agropecuária e Aquicultura em regime integrado e também em re-
gime de alternância? Durante a pesquisa, também se avultou minha curiosidade 
a respeito das perspectivas que os estudantes traziam sobre a educação escolar 
que estavam recebendo. Resolvi então fazer uma reformulação, estabelecendo 
duas perguntas: por que os estudantes macuxi se deslocam ao Câmpus Amajari 
do IFRR e o que buscam nessa instituição?

Minha primeira hipótese quanto à pergunta sobre a motivação para a 
vinda dos estudantes macuxi ao IFRR Câmpus Amajari foi a da necessidade de 
melhorar as condições de sobrevivência nas aldeias ou comunidades macuxi, o 
que seria proporcionado por conhecimentos ligados ao desenvolvimento das 
condições de manejo da agricultura, pecuária ou aquicultura. Passei a considerar 
essa hipótese pouco plausível após ter conversado com lideranças indígenas de 
algumas comunidades às quais os estudantes pertenciam, bem como com ges-
tores de escolas indígenas, servidores, estudantes do CAM, egressos e discentes 
macuxi de outras escolas de ensino médio indígena de Roraima. Também exami-
nei pesquisas sobre a história dos povos originários da região, a educação escolar 
indígena diferenciada possível em Roraima e percepções da juventude macuxi.

A hipótese que me pareceu mais forte foi a de que o motivo que trazia 
esses estudantes era, principalmente, o desejo dos familiares e das lideranças de 
que os jovens, após adquirirem uma formação técnica profissionalizante, retor-
nassem às suas comunidades para auxiliarem em futuros projetos agropecuários 
ou de piscicultura. Mas os estudantes também estariam atribuindo outros obje-
tivos à experiência no CAM, que poderiam não coincidir com o desejo de seus e 
suas responsáveis.

Certamente é possível entender que a atual necessidade das comunida-
des indígenas de Roraima de desenvolverem atividades agropecuárias e projetos 
de piscicultura facilitados por técnicas mais apropriadas, assim como a premência 
de gerar ocupação para a juventude localmente ou em contextos urbanos, mo-
tivaram as lideranças e os familiares dos estudantes macuxi a os encaminharem 
ao câmpus. Entretanto esses jovens mostraram um entendimento diferente, não 
totalmente oposto ao das lideranças e familiares: buscam uma formação melhor, 
que entendem não receber em suas comunidades. Assim, a hipótese referente 



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

124

aos motivos que atraem os jovens macuxi ao CAM se mostrou verdadeira, pois 
foi constatado que esses jovens estão inicialmente condicionados às decisões de 
seus responsáveis. Da mesma forma, evidenciou-se que, no decorrer da forma-
ção e do ambiente escolar, a maioria desses Macuxi é impulsionada a prosseguir 
em seus estudos, o que nos leva à segunda pergunta norteadora da pesquisa.

Tratava-se de saber o que buscam os Macuxi no CAM. A hipótese que 
levantei foi a de que a maioria discente procurava uma escolarização que a co-
locasse em melhores condições para a disputa de vagas nos cursos superiores 
disponíveis em Boa Vista e em outros municípios do estado. As informações que 
sistematizei permitiram constatar que os discentes acreditavam que as condi-
ções de aprendizagem do Câmpus Amajari eram melhores que as das escolas de 
suas respectivas comunidades, pelo fato de eles não se depararem com a falta de 
professores e disporem de uma grade curricular com um número maior de dis-
ciplinas, e porque os docentes do CAM eram vistos como tendo uma formação 
melhor que a dos professores indígenas das escolas que haviam frequentado no 
ensino fundamental.

Apresentando essa visão negativa a respeito de suas escolas e desejando 
ingressar em cursos superiores, os discentes entrevistados acabavam consideran-
do o Câmpus Amajari uma instituição que os ajudaria a atingir seu objetivo de 
formação superior. Mas conquistar esse objetivo e retornar às comunidades indí-
genas após a formação universitária talvez se diferenciasse dos desejos e anseios 
de seus responsáveis e de suas lideranças.

É preciso levar em conta que o câmpus do Instituto Federal de Roraima na 
cidade de Amajari (IFRR/CAM), no extremo norte brasileiro, se constituiu tam-
bém pela influência de movimentos indígenas atuantes, dos quais se desdobrou 
a Organização dos Professores Indígenas de Roraima (Opirr), que, desde a dé-
cada de 1980, luta por uma educação escolar indígena diferenciada, mantendo 
uma quantidade significativa de escolas de ensino médio em suas comunidades. 
Apesar disso, muitos estudantes indígenas têm se deslocado para o CAM, che-
gando a somar mais da metade dos seus discentes.

As informações colhidas na pesquisa e reportadas aqui mostram que o 
interesse dos jovens macuxi no Instituto Federal advém da precariedade física 
de suas escolas de origem e da incompreensão e rejeição ao projeto de escola 
indígena diferenciada proposto e oferecido pelo governo estadual de Roraima às 
comunidades, além da sentida necessidade de cursos técnicos que viabilizem a 
ocupação profissional dessa juventude dentro ou fora das comunidades indíge-
nas. Assim, apresentei a situação das escolas públicas em Roraima, entre as quais 
figura a maioria das escolas indígenas diferenciadas de ensino médio. Os relatos 



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

125

dos estudantes retrataram também uma indisposição para com a proposta de 
valorização da cultura originária, ora em virtude da matriz religiosa de estudantes 
e familiares – como no caso da comunidade do Contão, onde práticas culturais 
macuxi são proibidas pela igreja protestante local –, ora em virtude do distancia-
mento cultural desses estudantes em relação às práticas tradicionais.

Tais aspectos se somam à falta de professores indígenas nas diversas es-
colas das regiões de onde vêm os estudantes, bem como às constantes suspen-
sões de aulas causadas por razões variadas, notadas pelos estudantes, que, por 
sua vez, se sentem desestimulados a permanecer nessas escolas. Atraídos pelas 
condições físicas do CAM e pelos cursos técnicos oferecidos nas áreas de Agro-
pecuária e de Aquicultura, eles abrem mão de frequentar escolas indígenas dife-
renciadas para estar em uma instituição de ensino não indígena onde, a despeito 
de todos os elogios que tecem, enfrentam problemas de adaptação ao ensino em 
tempo integral, preconceitos e dificuldades de moradia no alojamento.

Entendo que a chegada desses estudantes está relacionada inicialmente 
a um anseio dos familiares, de amigos e de algumas lideranças indígenas, que 
almejam o retorno da geração jovem às suas comunidades para suprir demandas 
das atividades econômicas locais. Há estudantes que chegam ao CAM com o 
desejo de retornarem às comunidades para ajudarem familiares ou para serem 
inseridos em projetos comunitários; no entanto, a maioria vê no CAM uma estra-
tégia para ingressar no ensino superior.

Reconhecendo as dificuldades de suas escolas indígenas, esses estudan-
tes passam a interpretar o IFRR como local de acesso a um “ensino forte” que 
lhes prepare para disputar uma vaga na universidade em condições mais justas. 
Entretanto, não expressaram o entendimento de que os problemas de suas uni-
dades escolares, se não resolvidos, continuarão a distanciá-los das comunidades. 
Eles ainda as descreveram positivamente, em geral como ambientes de convi-
vência com a natureza e de práticas agrícolas que compartilham com familiares 
em seus lugares de origem. Porém, quando questionados sobre a permanência 
em suas regiões, demonstraram desinteresse, destacando a ausência de oportu-
nidades laborais e de lazer.

Portanto, a hipótese levantada para a outra questão da pesquisa também 
se confirmou, tendo-se explicitado o ensino superior como um projeto de futuro 
desses estudantes do CAM. Ali eles são estimulados a continuar estudando para 
ter um “futuro melhor” e se motivam para ingressar em um curso superior, seja 
no próprio câmpus ou em instituições da capital.

Desde 2012, quando iniciou o curso técnico de Agropecuária integrado 
ao ensino médio, o CAM formou um total de 245 estudantes indígenas, segundo 



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

126

dados fornecidos pela Coordenação de Registros Acadêmicos (Cores). O destino 
desses diplomados, porém, é cada vez mais incerto, porque muitos não consegui-
ram trabalho na área cursada, nem em suas comunidades e tampouco na capital. 
Uma parte se encaminhou para cursos superiores e, recentemente, outros têm 
optado por fazer o curso superior de tecnologia em Aquicultura ofertado pelo 
CAM. Em 2019, de um total de 60 alunos do superior em Aquicultura, 16 eram 
oriundos dos cursos de ensino técnico integrado da instituição.

O câmpus dispõe de um corpo docente e técnico qualificado e continua a 
fornecer capacitação para seus servidores. Entretanto, não tem disseminada uma 
concepção educativa que valorize a diversidade cultural interna de forma mais con-
sistente e que problematize a tensão existente entre não indígenas e indígenas.

Comumente, os custos da escolha do ensino médio do IFRR em Amaja-
ri em detrimento das escolas indígenas são demasiadamente altos, pois estu-
dantes com dificuldade de acompanhar um ritmo acelerado de tarefas passam 
por estresse excessivo e frustrações. Sofrem discriminação e têm dificuldade de 
adaptação à rotina da instituição, que, a despeito do esforço de alguns e algumas 
servidoras, ainda não dispõe de práticas suficientemente atentas aos anseios e 
apuros vivenciados por estudantes macuxi.

Por sua vez, a ida à capital ou a outro centro urbano local também não 
garante sucesso profissional ou pessoal a esses estudantes macuxi. Com algumas 
exceções, tornam-se jovens subempregados, levados a viver em áreas periféri-
cas, com limitação de serviços públicos, sofrendo variados tipos de preconceitos. 
Além de não conseguirem se manter, somam-se ao grande número de venezue-
lanos expostos a condições sanitárias e habitacionais inadequadas. Esses perigos 
da cidade, enfrentados sem o apoio das famílias ou das organizações indígenas, 
podem acarretar irreversíveis situações de degradação.

A angústia de ficar na comunidade e o plano de seguir para a cidade para 
tentar novas oportunidades preocupam lideranças, pais e mães desses estudan-
tes. De fato, as comunidades são afetadas pela proximidade com a sociedade 
envolvente, tendo suas áreas de caça, pesca e agricultura prejudicadas, situação 
oposta à abundância de outrora. Consequentemente, apresentam um cotidiano 
marcado por falta de emprego e por penúria, ao passo que a juventude é cada 
vez mais influenciada pelas mídias. Além disso, a proximidade de um passado 
colonial e explorador também leva pais, mães e responsáveis a considerarem a 
educação como um caminho para uma vida mais segura e confortável.

No entanto, as comunidades, conforme detalhei, não têm atendido às 
demandas desses estudantes por uma escola mais próxima de seus interesses. A 
visão negativa sobre as escolas locais se soma à busca de opções como o CAM. 



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

127

O quadro se acentua com a falta de investimento público nessas regiões e de 
formação adequada do professorado indígena, em um número que possa suprir 
satisfatoriamente as necessidades de quadros docentes. Desgasta-se, assim, o 
projeto de uma escolarização indígena diferenciada.

Olhando para as práticas de valorização cultural desenvolvidas nessas 
unidades escolares, detectei a falta de interesse de jovens indígenas por cantos, 
danças e aprendizado da língua originária, o que possivelmente demanda uma 
revisão acerca dos meios com os quais os traços culturais estão sendo praticados. 
Famílias que não compartilham dessas marcas culturais tendem a desestimular o 
aprendizado desses aspectos, e o receio de perdê-los ou esquecê-los ainda paira 
sobre os mais velhos e as lideranças dessas regiões.

Refletir sobre a importância dessas características abertamente com a 
juventude macuxi, valorizar a luta pela escola indígena diferenciada como um 
modo de garantir uma vida melhor nas comunidades, lutar pela implantação de 
universidades nesses territórios e permitir que esses jovens tenham seus interes-
ses e opções pessoais compreendidas e discutidas podem compor o caminho a 
trilhar para a realização do seu direito à educação.



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

128

REFERÊNCIAS1

ALBUQUERQUE, M. A. S. O regime imagético Pankararu: tradução intercultural na ci-
dade de São Paulo. 2011. 428 f. Tese (Doutorado em Antropologia Social) – Universidade 
Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2011. Disponível em: https://repositorio.ufsc.
br/xmlui/handle/ 123456789/95460. Acesso em: 9 set. 2015.

ALBUQUERQUE, M. A. S.; NAKASHIMA, E. Y. Consenso e dissenso: os Pankararu e a 
educação intercultural na cidade de São Paulo. In: TASSINARI, A. M. I.; GRANDO, B. S.; 
ALBUQUERQUE, M. A. S. (org.). Educação indígena: reflexões sobre noções nativas de 
infância, aprendizagem e escolarização. Florianópolis: Editora da UFSC, 2012. p. 93-116.

ALMEIDA NETO, A. S.; LOURENÇO, E. Direitos humanos e cultura escolar. In: ALMEI-
DA NETO, A. S.; SIQUEIRA, L. S. (org.). Direitos humanos e cultura escolar. São Paulo: 
Alameda, 2017. p. 15-42.

ANDRADE, J. A. A. D. Indigenização da cidade: etnografia dos circuitos Sateré-Mawé 
em Manaus-AM e arredores. 2012. 152 f. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) 
– Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São 
Paulo, 2012.

ANDRELLO, G. Cidade do índio. São Paulo: Ed. Unesp: ISA; Rio de Janeiro: Nuti, 2006.

ANDRELLO, G. Iauaretê: transformações sociais e cotidiano no rio Uaupés (Alto Rio Ne-
gro, Amazonas). 2004. 239 f. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) – Instituto de Filosofia 
e Ciências Humanas, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2004.

ARAÚJO, F. Militante indígena que atuou na criação do Insikiran e demarcação da Raposa 
Serra do Sol morre de Covid-19 em RR. G1 Roraima, Boa Vista, 21 jun. 2020. Disponí-
vel em: https://g1.globo.com/rr/roraima/noticia/2020/06/21/militante-indigena-que-
-atuou-na-criacao-do-insikiran-e demarcacao-da-raposa-serra-do-sol-morre-de-covid-
-19-em-rr.ghtml. Acesso em: 30 nov. 2020.

ARAÚJO, M. Do corpo à alma: missionários da Consolata e índios macuxi em Roraima. 
São Paulo: Fapesp: Associação Editorial Humanitas, 2006. 248 p.

ASSIS, E. C. Escola indígena, uma “frente ideológica”? 1981. 204 f. Dissertação (Mestra-
do em Antropologia Social) – Universidade de Brasília, Brasília, 1981.

[1]   Sistema autor-data, de acordo com a Associação Brasileira de Normas Técnicas (ABNT NBR 6023).

https://repositorio.ufsc.br/xmlui/handle/123456789/


O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

129

BARTH, F. O guru, o iniciador e outras variações antropológicas. Tradução: John Cunha 
Comerford. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2000.

BERNAL, R. J. Índios urbanos: processos de reconformação social das identidades étnicas 
indígenas em Manaus. Manaus: Editora da Ufam, 2009. 334 p.

BEZERRA, F. A. Institutos Federais: inovações, contradições e ameaças em sua curta tra-
jetória. In: ARAÚJO, A. C.; SILVA, C. N. N. (org.). Ensino médio integrado no Brasil: 
fundamentos, práticas e desafios. Brasília: IFB, 2017. p. 358-376.

BORTOLON, D. M. O. Terra indígena Araçá/Roraima: continuidades e transformações 
envolvendo coletividades Macuxi. 2014. 170 f. Dissertação (Mestrado em Ambiente e De-
senvolvimento) – Universidade do Vale do Taquari - Univates, Lajeado, 2014.

BRASIL. Decreto nº 7.352, de 4 de novembro de 2010. Dispõe sobre a política de edu-
cação do campo e o Programa Nacional de Educação na Reforma Agrária – PRONERA. 
Brasília: Presidência da República, [2010]. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/do-
cman/marco-2012-pdf/10199-8-decreto-7352-de4-de-novembro-de-2010/file. Acesso 
em: 13 out. 2017.

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases 
da educação nacional. Brasília: Presidência da República, [1996]. Disponível em: http://
www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 24 out. 2016.

BRASIL. Lei nº 11.892, de 29 de dezembro de 2008. Institui a Rede Federal de Educação 
Profissional, Científica e Tecnológica, cria os Institutos Federais de Educação, Ciência e 
Tecnologia, e dá outras providências. Brasília: Presidência da República, [2008]. Dispo-
nível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2008/Lei/L11892.htm. 
Acesso em: 24 out. 2016.

BRAYNER, T. N. É terra indígena porque é sagrada: Santuário dos Pajés – Brasília/DF. 2013. 
151 f. Dissertação (Mestrado em Antropologia) – Universidade de Brasília, Brasília, 2013.

CAPACLA, M. V. O debate sobre a educação indígena no Brasil (1975-1995): resenhas 
de teses e livros. Brasília: Ministério da Educação e Desporto, 1995.

CAVALCANTI-SCHIEL, R. A. Presente de branco, presente de grego?: escola e escri-
ta em comunidades indígenas do Brasil Central. 1999. 208 f. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia Social) – Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de 
Janeiro, 1999.

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/L9394.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/L9394.htm
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%2011.892-2008?OpenDocument
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2008/Lei/L11892.htm


O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

130

CIAVATTA, M. A formação integrada: a escola e o trabalho como lugares de memória e de 
identidade. Trabalho Necessário, ano 3, n. 3, 2005. DOI: 10.22409/tn.3i3.p6122. Dispo-
nível em: https://periodicos.uff.br/trabalhonecessario/article/view/6122/5087. Acesso 
em: 25 jun. 2018.

CIAVATTA, M. O ensino integrado, a politecnia e a educação omnilateral: por que luta-
mos? Trabalho e Educação, Belo Horizonte, v. 23, n. 1, p. 187-205, jan./abr. 2014. Dispo-
nível em: https://periodicos.ufmg.br/index.php/trabedu/article/view/9303. Acesso em: 
9 ago. 2021.

CIAVATTA, M.; RAMOS, M. Ensino médio e educação profissional no Brasil: dualidade 
e fragmentação. Retratos da Escola, Brasília, v. 5, n. 8, p. 27-41, jan./jun. 2011. DOI: 
10.22420/rde.v5i8.45. Disponível em: http://retratosdaescola.emnuvens.com.br/rde/ar-
ticle/view/45/42. Acesso em: 12 ago. 2020.

COFFANI, M. C. R. S.; GOMES, C. F. Estudos sobre juventudes: implicadores teóricos e 
metodológicos sobre culturas juvenis e ensino médio. Revista CAMINE: Caminhos da 
Educação, Franca, v. 10, n. 2, p. 3-26, 2018. DOI: 10.5016/camine.v10i2.2624. Disponível 
em: https://ojs.franca.unesp.br/index.php/caminhos/article/view/2624. Acesso em: 9 
ago. 2021.

COHN, C. Culturas em transformação: os índios e a civilização. São Paulo em Perspec-
tiva, São Paulo, v. 15, n. 2, p. 36-42, 2001. DOI: 10.1590/S0102-88392001000200006. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/spp/a/MWWF97DDGP3bLHxyFd6dqxn/?lan-
g=pt. Acesso em: 9 ago. 2021.

COHN, C. Educação escolar indígena: para uma discussão de cultura, criança e cidadania 
ativa. Perspectiva, Florianópolis, v. 23, n. 2, p. 485-515, jul./dez. 2005. Disponível em: ht-
tps://periodicos.ufsc.br/index.php/perspectiva/article/view/9804. Acesso em: 9 ago. 2021.

COSTA FILHO, B.; SANTOS, R. N. G. O despertar para o movimento indígena em Rorai-
ma nas décadas de 70 e 80: a luta pela autonomia política indígena e de seus ambientes 
ancestrais. In: VIEIRA, J. G. O Rio Branco se enche de história. 2. ed. Boa Vista: EDUFRR, 
2016. p. 197-220.

CPI-SP – COMISSÃO PRÓ-ÍNDIO DE SÃO PAULO; CENTRO GASPAR GARCIA DE DI-
REITOS HUMANOS. A cidade como local de afirmação dos direitos indígenas. São 
Paulo: Comissão Pró-Índio de São Paulo: Centro Gaspar Garcia de Direitos Humanos, 
2013. 112 p.

CUNHA, C. M. Um estudo de fonologia da língua Makuxi (Karib): inter-relações das te-
orias fonológicas. 2004. 191 f. Tese (Doutorado em Linguística) – Instituto de Estudos da 



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

131

Linguagem, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2004. Disponível em: http://
www.repositorio.unicamp.br/handle/REPOSIP/268996. Acesso em: 12 ago. 2020.

CUNHA, L. O. P. A política indigenista no Brasil: as escolas mantidas pela Funai. 1990. 
134 f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade de Brasília, Brasília, 1990.

CUNHA, M. C. Antropologia do Brasil: mito, história, etnicidade. 2. ed. São Paulo: Bra-
siliense, 1986. 173 p.

CUNHA, M. C. Cultura com aspas. São Paulo: Cosac Naify, 2009. 440 p.

CUNHA, M. C. Políticas culturais e povos indígenas: uma introdução. In: CUNHA, M. C.; 
CESARINO, P. N. (org.). Políticas culturais e povos indígenas. São Paulo: Editora Unesp, 
2016. p. 9-21.

CUNHA, V. P.; SOLER, W. A.; OLIVARES, C. T.; ROSA FILHO, A. A reprodução do espaço 
urbano em Roraima: Uma análise sobre o impacto da implantação do Instituto Federal em 
Amajari-RR. In: TAVARES JÚNIOR, S. S. T.; MOURÃO, G. M. N. (org.). Amajari: um olhar 
geográfico. Boa Vista: Editora da UFRR, 2015. p. 167-199.

DAL BÓ, T. L. A presença de estudantes indígenas nas universidades: entre ações afir-
mativas e modos de conhecer. 2018. 251 f. Tese (Doutorado em Antropologia Social) – 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2018.

DAL BÓ, T. L. Construindo pontes: o ingresso de estudantes indígenas na UFSCar; uma 
discussão sobre “cultura” e conhecimento tradicional. 2010. 106 f. Dissertação (Mestrado 
em Antropologia Social) – Universidade Federal de São Carlos, São Carlos, 2010.

DAUSTER, T. Um saber de fronteira: entre a antropologia e a educação. In: DAUSTER, 
T. (org.). Antropologia e educação: um saber de fronteira. Rio de Janeiro: Forma & Ação, 
2007. p. 13-35.

DAYRELL, J. Escola como espaço sociocultural. In: DAYRELL, J. (org.). Múltiplos olhares 
sobre educação e cultura. 2. ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2001. p. 136-161.

DAYRELL, J.; CARRANO, P. Juventude e ensino médio: quem é este aluno que chega à 
escola. In: DAYRELL, J.; CARRANO, P.; MAIA, C. L. (org.). Juventude e ensino médio: 
sujeitos e currículos em diálogo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014. p. 101-134.

DINIZ, E. S. Os índios Makuxi do Roraima: sua instalação na sociedade nacional. 1972. 
190 f. Tese (Doutorado em Antropologia) – Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras, Ma-
rília, 1972.



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

132

FARAGE, N.; SANTILLI, P. Estado de sítio: territórios e identidades no Vale do Rio Branco. 
In: CUNHA, M. C. A história dos índios no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 
1992. p. 267-278.

FERREIRA, M. K. L. Da origem dos homens à conquista da escrita: um estudo sobre 
povos indígenas e educação escolar no Brasil. 1992. 227 f. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia Social) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade 
de São Paulo, São Paulo, 1992.

FERRI, P. Achados ou perdidos? A imigração indígena em Boa Vista. Goiânia: MLAL, 
1990. 134 p.

FONSECA, C. Quando cada caso NÃO é um caso: pesquisa etnográfica e educação. Re-
vista Brasileira de Educação, n. 10, p. 58-78, jan./abr. 1999. Disponível em: http://anped.
tempsite.ws/novo_portal/rbe/rbedigital/RBDE10/RBDE10_06_CLAUDIA_FONSECA.
pdf. Acesso em: 9 ago. 2021.

FREITAS, D. B. A. P. Escola Makuxi: identidades em construção. 2003. 234 f. Tese (Dou-
torado em Linguística) – Instituto de Estudos da Linguagem, Universidade Estadual de 
Campinas, Campinas, 2003.

FREITAS, M. A. B.; TORRES, I. C. O. O papel do movimento indígena no processo de es-
colarização do ensino superior na Amazônia. Olhares Amazônicos: Revista Científica do 
Núcleo de Pesquisas Eleitorais e Políticas da Amazônia, Boa Vista, v. 4, n. 1, p. 748-761, 2016.

FRIGOTTO, G.; CIAVATTA, M.; RAMOS, M. A política de educação profissional no Governo 
Lula: um percurso histórico controvertido. Educação e Sociedade, Campinas, v. 26, n. 92, p. 
1087-1113, out. 2005. DOI: 10.1590/S0101-73302005000300017. Disponível em: https://
www.scielo.br/j/es/a/ynppThv4sMqrxDRg8XLxjqv/?lang=pt. Acesso em: 9 ago. 2021.

GHANEM, E. As inovações da escola tuyuka: superando a educação colonialista. In: MI-
LITÃO, A. N.; SANTANA, M. S. R. (org.). Intersecções entre pesquisas/pesquisadores 
experientes e pesquisas/ pesquisadores iniciantes no campo educacional. São Carlos: 
Pedro & João Editores, 2016. p. 203-244.

GHANEM, E.; ABBONIZIO, A. A escola indígena e as aspirações de futuro das comunida-
des. Tellus, ano 12, n. 23, p. 147-161, jul./dez. 2012. DOI: 10.20435/tellus.v0i23.262. Dis-
ponível em: https://www.tellus.ucdb.br/tellus/article/view/262. Acesso em: 9 ago. 2021.

GOBBI, I. A temática indígena e a diversidade cultural nos livros didáticos de história: 
uma análise dos livros recomendados pelo Programa Nacional do Livro Didático. 2006. 



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

133

117 f. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) – Universidade Federal de São Carlos, 
São Carlos, 2006.

GROPPO, L. A. Dialética das juventudes modernas e contemporâneas. Revista de Educa-
ção do Cogeime, Belo Horizonte, ano 13, n. 25, p. 9-22, dez. 2004. DOI: 10.15599/0104-
4834/cogeime.v13n25p9-22. Disponível em: https://www.metodista.br/revistas/revis-
tas-cogeime/index.php/COGEIME/article/view/629. Acesso em: 9 ago. 2021.

GRUPIONI, L. D. B. A educação indígena na academia: inventário comentado de disser-
tações e teses sobre educação escolar indígena no Brasil (1978-2002). Em Aberto, Bra-
sília, v. 20, n. 76, p. 197-238, fev. 2003. DOI: 10.24109/2176-6673.emaberto.20i76.2192. 
Disponível em: http://www.emaberto.inep.gov.br/ojs3/index.php/emaberto/article/
view/2595. Acesso em: 9 ago. 2021.

GRUPIONI, L. D. B. Imagens contraditórias e fragmentadas: sobre o lugar dos índios 
nos livros didáticos. Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos, Brasília, v. 77, n. l86, p. 
409-437, maio/ago. 1996. DOI: 10.24109/2176-6681.rbep.77i186.1088. Disponível em: 
http://rbep.inep.gov.br/ojs3/index.php/rbep/article/view/1209. Acesso em: 9 ago. 2021.

GRUPIONI, L. D. B. Olhar longe, porque o futuro é longe: cultura, escola e professores 
indígenas no Brasil. 2008. 240 f. Tese (Doutorado em Antropologia Social) – Faculdade 
de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2008.

GUIMARÃES, L. M. A.; FERREIRA JÚNIOR, A. Luchas políticas de las poblaciones indíge-
nas en Roraima (Brasil) y la confrontación con la pandemia de COVID-19. Mundo Ama-
zónico, v. 11, n. 2, p. 223-243, jul./dec. 2020. DOI: 10.15446/ma.v11n2.88715. Disponível 
em: https://revistas.unal.edu.co/index.php/imanimundo/article/view/88715. Acesso 
em: 23 dez. 2020.

GUSMÃO, N. M. Por uma Antropologia da Educação no Brasil. Pro-Posições, Campinas, 
v. 21, n. 2 (62), p. 259-265, maio/ago. 2010. Disponível em: https://periodicos.sbu.uni-
camp.br/ojs/index.php/proposic/article/view/8643355. Acesso em: 9 ago. 2021.

INSTITUTO UNIBANCO. Panorama dos Territórios: Roraima. Observatório de Educa-
ção — Ensino Médio e Gestão. São Paulo: Instituto Unibanco, 2019. 43 p. Disponível em: 
https://observatoriodeeducacao.institutounibanco.org.br/api/assets/833d30a4-61b-
4-4ba4-83c2-afc3d26af36c/. Acesso em: 12 ago. 2020.

LASMAR, C. De volta ao Lago de Leite: gênero e transformações no Alto Rio Negro. São 
Paulo: Editora Unesp, 2005. eBook Kindle. 



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

134

LEVI, G.; SCHMITT, J.-C. Introdução. In: LEVI, G.; SCHMITT, J.-C. (org.). História dos jo-
vens: da antiguidade à era moderna. Tradução: Claudio Marcondes; Nilson Moulin; Paulo 
Neves. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. p. 7-17.

LÉVI-STRAUSS, C. Tristes trópicos. Tradução: Rosa Freire d’Aguiar. São Paulo: Compa-
nhia das Letras, 1996.

LIMA, A. A. S. O fenômeno da retenção escolar e a motivação na concepção dos dis-
centes dos cursos técnicos integrados ao ensino médio dos campi Amajari e Boa Vista 
Zona Oeste – Instituto Federal de Roraima. 2018. 117 f. Dissertação (Mestrado em Edu-
cação Agrícola) – Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, 2018.

LIMA, C. L.; CIRINO, C. A. M. (ed.). Moradores da Maloca Grande: reflexões sobre os 
indígenas no contexto urbano. Boa Vista: Editora da UFRR, 2016.

LISBOA, J. F. K. Acadêmicos indígenas em Roraima e a construção da interculturali-
dade indígena na universidade: entre a formação e a transformação. 2017. 316 f. Tese 
(Doutorado em Antropologia Social) – Universidade de Brasília, Brasília, 2017.

LOPES, R. Dia do Índio – IFRR Amajari garante acesso à educação profissional de comu-
nidades indígenas. Portal do Instituto Federal de Roraima – Câmpus Amajari, Amajari, 
22 abr. 2019. Disponível em: http://amajari.ifrr.edu.br/noticias/dia-do-indio-ifrr-amaja-
ri-garante-acesso-a-educacao-profissional-de-comunidades-indigenas. Acesso em: 22 
ago. 2019.

LUCIANO, G. J. S. Educação escolar indígena no século XXI: encantos e desencantos. 
Rio de Janeiro: Mórula: Laced, 2019. 296 p.

LUCIANO, G. J. S. Educação para manejo e domesticação do mundo entre a escola 
ideal e a escola real: os dilemas da educação escolar indígena no Alto Rio Negro. 2011. 
368 f. Tese (Doutorado em Antropologia) – Universidade de Brasília, Brasília, 2011.

LUCIANO, G. J. S. O índio brasileiro: o que você precisa saber sobre os povos indígenas 
no Brasil de hoje. Brasília: Ministério da Educação, 2006. 232 p. (Coleção Educação para 
Todos, 12).

MACHADO, M. F. R. Índio na cidade é índio?: considerações sobre um debate provocan-
te. In: REUNIÃO BRASILEIRA DE ANTROPOLOGIA, 26., 2008, Porto Seguro. Anais [...]. 
Porto Seguro: Associação Brasileira de Antropologia, 2008. p. 58-69.



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

135

MAHER, T. M. Já que é preciso falar com os doutores de Brasília…: subsídios para um 
curso de português oral em contexto indígena. 1990. 129 f. Dissertação (Mestrado em 
Linguística) – Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 1990.

MANFRÓI, J. O papel da escola no contexto atual dos Kaiowá/Guarani da Aldeia Te’y 
Kuê de Caarapó: um estudo a partir de lideranças e professores indígenas. 2002. 219 f. 
Tese (Doutorado em Educação) – Universidade Estadual Paulista, Marília, 2002. 

MARGULIS, M.; URRESTI, M. Juventud es más que una palabra: ensayos sobre cultura y 
juventud. Buenos Aires: Biblos, 1996.

MARTINS FILHO, J. V. “A língua que eu emprestei”: variações do PB entre os Macuxi. 
2015. 101 f. Dissertação (Mestrado em Letras) – Universidade Federal de Roraima, Boa 
Vista, 2015.

MATOS, M. B. As culturas indígenas e a gestão das escolas da comunidade Guariba-
-RR: uma etnografia. 2013. 268 f. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade do Vale 
do Rio dos Sinos (Unisinos), São Leopoldo, 2013.

MELO, J. G. Identidades fluídas: ser e perceber-se como Baré (Aruak) na Manaus contem-
porânea. 2009. 225 f. Tese (Doutorado em Antropologia Social) – Instituto de Ciências 
Sociais, Universidade de Brasília, Brasília, 2009.

MELO, L. M. Fluxos culturais e os povos da cidade: entre os Macuxi e Wapichana de 
Boa Vista, Roraima. 2012. 156 f. Dissertação (Mestrado Profissional em Preservação do 
Patrimônio Cultural) – Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, Rio de Ja-
neiro, 2012.

MELO, L. M. Povos indígenas na cidade de Boa Vista: estratégias identitárias e deman-
das políticas em contexto urbano. 2018. 220 f. Tese (Doutorado em Antropologia Social) 
– Universidade Federal do Pará, Belém, 2018.

MELUCCI, A. Juventude, tempo e movimentos sociais. In: BRASIL. Ministério da Educa-
ção. Juventude e contemporaneidade. Brasília: UNESCO: MEC: ANPED, 2007. p. 29-45. 
(Coleção Educação para Todos).

MICHELIN, R. L.; MARTINS FILHO, A. R. A percepção dos moradores da Vila do Tepe-
quém em Amajari-RR acerca dos impactos gerados pelas atividades turísticas. In: TAVA-
RES JÚNIOR, S. S.; MOURÃO, G. M. N. (org.). Amajari: um olhar geográfico. Boa Vista: 
Editora da UFRR, 2015. p. 77-107.



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

136

MIGNOLO, W. D. A colonialidade está longe de ter sido superada, logo, a descoloniali-
dade deve prosseguir. Masp Afterall. São Paulo: Museu de Arte de São Paulo: Centro de 
Pesquisa Afterall, 2019. 15 p. Disponível em: https://masp.org.br/uploads/temp/temp-Y-
C7DF1wWu9O9TNKezCD2.pdf. Acesso em: 16 ago. 2020.

MOTA, L. T. (org.). As cidades e os povos indígenas: mitologias e visões. Maringá: 
Eduem, 2000.

NAKASHIMA, E. Y. Reatando as pontas da rama: a inserção dos alunos da etnia indígena 
Pankararu em uma escola pública na cidade de São Paulo. 2009. 246 f. Dissertação (Mes-
trado em Educação) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009.

NASCIMENTO, R. N. F. Educação escolar e identidades culturais: analisando o processo 
de construção de identidades a partir das práticas discursivas no contexto educacional. 
In: LIMA, C. L.; CIRINO, C. A. M. (ed.). Moradores da Maloca Grande: reflexões sobre os 
indígenas no contexto urbano. Boa Vista: Editora da UFRR, 2016. p. 177-196.

NOSELLA, P. Ensino médio: unitário ou multiforme? Revista Brasileira de Educação, Rio 
de Janeiro, v. 20, n. 60, jan./mar. 2015. DOI: 10.1590/S1413-24782015206007. Disponível 
em: https://www.scielo.br/j/rbedu/a/QcVnGf8d3CKnYspwdWMX97H/abstract/?lan-
g=pt. Acesso em: 9 ago. 2021.

NOVAES, R. Jovens como sujeitos de direitos e as políticas públicas no Brasil. In: MONTE-
CHIARE, R.; MEDINA, G. (org.). Juventude e educação: identidades e direitos. São Paulo: 
Flacso, 2019. p. 7-18.

NUNES, E. S. Aldeias urbanas ou cidades indígenas? Espaço Ameríndio, Porto Alegre, v. 
4, n. 1, p. 9-30, jan./jun. 2010. DOI: 10.22456/1982-6524.8289. Disponível em: https://
seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/view/8289. Acesso em: 9 ago. 2021.

OLIVEIRA, A. A difícil apreensão do conceito de cultura no ensino médio. In: REUNIÃO 
DE ANTROPOLOGIA DO MERCOSUL, 9., Curitiba, 2011. Anais [...]. Curitiba: UFPR, 
2011. p. 1-18.

OLIVEIRA, A. A monocultura étnico-racial e a ecologia das cores: olhares pós-colo-
niais sobre a escola. Educação e Linguagem, v. 17, n. 1, p. 88-104, jan./jun. 2014. DOI: 
10.15603/2176-1043/el.v17n1p170-186. Disponível em: https://www.metodista.br/revis-
tas/revistas-ims/index.php/EL/article/view/4224. Acesso em: 9 ago. 2021.

OLIVEIRA, M. A. Diversidade cultural no ambiente escolar: a questão indígena no Câm-
pus Amajari – IFRR. Mandurisawa: Revista Eletrônica Discente do Curso de História da 
Universidade Federal do Amazonas, Manaus, v. 3, n. 1, p. 98-109, 2019. Dossiê Desigual-

https://masp.org.br/uploads/temp/temp-YC7DF1wWu9O9TNKezCD2.pdf
https://masp.org.br/uploads/temp/temp-YC7DF1wWu9O9TNKezCD2.pdf
https://periodicos.ufam.edu.br/index.php/manduarisawa/issue/view/295


O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

137

dade, Violência e Relações de Poder na História. Disponível em: https://periodicos.ufam.
edu.br/index.php/manduarisawa/article/view/5553. Acesso em: 9 ago. 2021.

OLIVEIRA, M. A.; LIMA, L. C. Estudantes indígenas e não indígenas: práticas de interação 
cultural em Amajari-RR. In: PASSOS, P. S.; MULICO, L. V. (org.). Educação e Direitos Hu-
manos na Rede Federal de Educação Profissional e Tecnológica. João Pessoa: Editora 
IFPB, 2019. p. 295-344.

OLIVEIRA, N. A. Ser xavante, morar e estudar na cidade: os Xavante em Nova Xavantina/
MT. Patrimônio e Memória, Assis, SP, v. 10, n. 2, p. 235-253, jul./dez. 2014. Disponível em: 
http://pem.assis.unesp.br/index.php/pem/article/view/435. Acesso em: 9 ago. 2021.

OLIVEIRA, R. G. (org.). Projeto Kuwai kîrî: a experiência amazônica dos índios urbanos 
de Boa Vista – Roraima. Boa Vista: Editora da UFRR, 2010. 71 p.

PAIS, J. M. Lazeres e sociabilidades juvenis: um ensaio de análise etnográfica. Análise 
Social, Lisboa, v. 25, n. 108-109, p. 591- 644, 1990. Disponível em: http://analisesocial.ics.
ul.pt/documentos/1223034680R2wZZ4cf6Tl39AV5.pdf. Acesso em: 9 ago. 2021.

PAIVA, C. M. F. Educação profissional e ensino médio: relação direta com a(s) juventu-
de(s)? [S.l.: s.n.], 2012. Disponível em: https://silo.tips/download/educaao-profissional-e-
-ensino-medio-relaao-direta-com-as-juventudess#. Acesso em: 23 jun. 2018.

PALADINO, M. Educação escolar indígena no Brasil contemporâneo: entre a “revita-
lização cultural” e a “desintegração do modo de ser tradicional”. 2001. 130 f. Dissertação 
(Mestrado em Antropologia Social) – Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de 
Janeiro, Rio de Janeiro, 2001.

PALADINO, M. Estudar e experimentar na cidade: trajetórias sociais, escolarização e 
experiência urbana entre “Jovens” indígenas ticuna, Amazonas. 2006. 240 f. Tese (Douto-
rado em Antropologia Social) – Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro, 
Rio de Janeiro, 2006.

PERALVA, A. T. O jovem como modelo cultural. In: BRASIL. Ministério da Educação. Ju-
ventude e contemporaneidade. Brasília: UNESCO: MEC: ANPED, 2007. p. 13-27. (Cole-
ção Educação para Todos).

PERES, L. Cantos e danças indígenas: a ressignificação do conhecimento tradicional da 
comunidade Boca da Mata no processo das transformações contemporâneas. 2013. 129 f. 
Dissertação (Mestrado em Sociedade e Cultura na Amazônia) – Universidade Federal do 
Amazonas, Manaus, 2013.

https://periodicos.ufam.edu.br/index.php/manduarisawa/issue/view/295
https://periodicos.ufam.edu.br/index.php/manduarisawa/issue/view/295
https://periodicos.ufam.edu.br/index.php/manduarisawa/issue/view/295
https://periodicos.ufam.edu.br/index.php/manduarisawa/issue/view/295


O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

138

PEREZ, I. U. Uso dos recursos naturais vegetais na comunidade Indígena Araçá, Rorai-
ma – Boa Vista. 2010. 92 f. Dissertação (Mestrado em Recursos Naturais) – Universidade 
Federal de Roraima, Boa Vista, 2010.

PONTE, K. F. Repensando o conceito do rural. Revista Nera, Presidente Prudente, ano 
4, n. 7, p. 30-42, jan./jul. 2004. DOI: 10.47946/rnera.v0i4.1477. Disponível em: https://
revista.fct.unesp.br/index.php/nera/article/view/1477. Acesso em: 9 ago. 2021.

RAMOS, M. Concepção do ensino médio integrado. [S.l.: s.n.], 2008. Disponível em: 
http://forumeja.org.br/go/sites/forumeja.org.br.go/files/concepcao_do_ensino_me-
dio_integrado5.pdf. Acesso em: 12 ago. 2020.

RAMOS, M. Ensino médio integrado: lutas históricas e resistências em tempos de regres-
são. In: ARAÚJO, A. C.; SILVA, C. N. N. (org.) Ensino médio integrado no Brasil: funda-
mentos, práticas e desafios. Brasília: UFB, 2017. p. 20-43.

REGATTIERI, M.; CASTRO, J. M. Ensino médio e a educação profissional: desafios da 
integração. Brasília: Unesco, 2009.

REIS JÚNIOR, R. L. Os limites da experiência de estado desenvolvimentista no Brasil 
(2003-2015): o caso dos Institutos Federais. 2017. 266 f. Tese (Doutorado em Educação) 
– Universidade de Brasília, Brasília, 2017. 

REPETTO, M. Diagnóstico da demanda e da oferta de ensino médio para os povos 
indígenas no estado de Roraima. Brasília: SECAD: MEC: UNESCO, 2006.

REPETTO, M. Educación escolar indígena en Roraima, Amazonas brasileño: del conflicto 
intercultural a la construcción de propuestas educativas. Revista_ ISEES, n. 10, p. 131-
155, enero/jun. 2012. Disponível em: https://www.fundacionequitas.cl/publicaciones/
isees/10/4420043.pdf. Acesso em: 9 ago. 2021.

REPETTO, M. Movimentos indígenas e conflitos territoriais no estado de Roraima. 
Boa Vista: Editora da UFRR, 2008. 193 p.

REPETTO, M. O ensino médio e o debate sobre uma proposta de educação cidadã inter-
cultural. In: CARVALHO, F. A.; FONSECA, I. M.; REPETTO, M. Educação, cidadania e 
interculturalidade no contexto da escola indígena de Roraima. Boa Vista: Fondo Edito-
rial Brasil: EDUFRR, 2007. p. 42-49.

REZENDE, G. C. A relação entre indígenas e não-indígenas em escolas urbanas: um 
estudo de caso na cidade de Campinápolis. 2003. 121 f. Dissertação (Mestrado em Educa-
ção) – Instituto de Educação, Universidade Federal de Mato Grosso, Cuiabá, 2003.

http://www.iiep.org.br/curriculo_integrado.pdf
http://www.iiep.org.br/curriculo_integrado.pdf


O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

139

RODRIGUES, P. C. Nem indígena nem “branco”: o dilema jurídico dos indígenas na ci-
dade. In: LIMA, C. L.; CIRINO, C. A. M. (ed.). Moradores da Maloca Grande: reflexões 
sobre os indígenas no contexto urbano. Boa Vista: Editora da UFRR, 2016. p. 133-160.

RORAIMA. Secretaria de Estado do Planejamento e Desenvolvimento de Roraima. In-
formações socioeconômicas do município de Amajari – RR. Boa Vista: Secretaria de 
Estado do Planejamento e Desenvolvimento de Roraima, 2010.

SANTILLI, P. Fronteiras da República: história e política entre os Macuxi no vale do rio 
Branco. São Paulo: USP-NHII: Fapesp, 1994.

SANTILLI, P. Os Macuxi: história e política no século XX. 1989. 162 f. Dissertação (Mes-
trado em Ciências Sociais) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Es-
tadual de Campinas, Campinas, 1989.

SANTILLI, P. Pemongon Patá: território Macuxi, rotas de conflito. São Paulo: Editora da 
Unesp, 2001. 225 p.

SANTOS, D. S.; NADALETTI, C. L. O ensino médio integrado: avanços e desafios. In: 
ARAÚJO, A. C.; SILVA, C. N. N. (org.). Ensino médio integrado no Brasil: fundamentos, 
práticas e desafios. Brasília: IFB, 2017. p. 90-105.

SANTOS, R. M. R. Reflexões de lideranças Macuxi e Wapichana sobre as contribuições 
das TICs para os projetos indígenas locais. 2016. 226 f. Tese (Doutorado em Ciências 
Sociais) – Universidade do Vale do Rio dos Sinos (Unisinos), São Leopoldo, RS, 2016.

SANTOS, R. M. R; GODOY, M. G. G. A proposta de educação profissional integrada ao 
ensino médio indígena do Centro Indígena de Formação e Cultura Raposa Serra do Sol. 
Tellus, Campo Grande, ano 11, n. 20, p. 215-239, jan./jun. 2011. DOI: 10.20435/tellus.
v0i20.228. Disponível em: http://www.gpec.ucdb.br/projetos/tellus/index.php/tellus/
article/view/228. Acesso em: 9 ago. 2021.

SANTOS, R. M. R; GODOY, M. G. G. O Centro Indígena de Formação e Cultura da Ra-
posa Serra do Sol: da evangelização à formação de lideranças. Pesquisa em Debate, ed. 
9, v. 5, n. 2, p. 1-26, jul./dez. 2008. Disponível em: http://pesquisaemdebate.net/docs/
pesquisaEmDebate_9/artigo_8.pdf. Acesso em: 25 mar. 2019.

SANTOS, S. C. Educação e sociedades tribais. Porto Alegre: Movimento, 1975.

SAVIANI, D. Trabalho e educação: fundamentos ontológicos e históricos. Revista 
Brasileira de Educação, v. 12, n. 34, p. 152-180, jan./abr. 2007. DOI: 10.1590/S1413-

http://pesquisaemdebate.net/docs/pesquisaEmDebate_9/artigo_8.pdf
http://pesquisaemdebate.net/docs/pesquisaEmDebate_9/artigo_8.pdf


O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

140

24782007000100012. Disponível em: https://www.scielo.br/j/rbedu/a/wBnPGNkvstz-
MTLYkmXdrkWP/. Acesso em: 9 ago. 2021.

SILVA, A. L.; GRUPIONI, L. D. B. (org.). A temática indígena na escola: novos subsídios 
para professores de 1º e 2º graus. Brasília: Ministério da Educação, 1995.

SILVA, D. A.; LEITE, J. F.; FEIJÓ, G. V.; FERREIRA, M. R. Reflexões sobre a implantação do 
curso técnico integrado ao ensino médio no IFB. In: ARAÚJO, A. C.; SILVA, C. N. N. (org.) 
Ensino médio integrado no Brasil: fundamentos, práticas e desafios. Brasília: IFB, 2017. 
p. 479-497.

SILVA, M. R. Projetos de reformulação do ensino médio e inter-relações com a educação 
profissional: (im)possibilidades do ensino médio integrado. In: ARAÚJO, C. A.; SILVA, C. 
N. N. (org.). Ensino médio integrado no Brasil: fundamentos, práticas e desafios. Brasília: 
IFB, 2017. p. 71-89.

SILVA, R. H. D. A autonomia como valor na articulação de possibilidades: um estudo 
do movimento dos professores indígenas do Amazonas, Roraima e Acre, a partir dos seus 
Encontros anuais. 1997. 279 f. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 1997.

SILVA, R. H. D. Professores indígenas da Amazônia realizam XII Encontro Anual. Jornal 
Porantim, Brasília, v. 218, p. 13, 7 maio 1999.

SILVA NETO, R. C.; SENHORAS, E. M. Dinâmica socioespacial da Vila Três Corações no 
município de Amajari – RR. In: TAVARES JÚNIOR, S. S.; MOURÃO, G. M. N. (org.). Ama-
jari: um olhar geográfico. Boa Vista: Editora da UFRR, 2015. p. 27-52.

SOUSA, C. N. I. Aprendendo a viver junto: reflexões sobre a experiência escolar Kayapó-
-Gorotire. In: SILVA, A. L.; FERREIRA, M. K. L. (org.). Antropologia, História e Educação: 
a questão indígena e a escola. São Paulo: Global, 2001. p. 238-274.

SOUZA, A. H. C. et al. Subjetividades indígenas Macuxi e Wapichana nos deslocamentos 
transfronteiriços para a cidade de Boa Vista, Roraima, Brasil. Revista Espacios, v. 38, n. 
8, 2017. Disponível em: https://www.revistaespacios.com/a17v38n08/17380818.html. 
Acesso em: 21 mar. 2020.

TASSINARI, A. M. I. Da civilização à tradição: os projetos de escola entre os índios do 
Uaçá. In: SILVA, A. L.; FERREIRA, M. K. L. (org.). Antropologia, História e Educação. 1. 
ed. São Paulo: Global, 2001. v. 1, p. 157-195.

https://www.revistaespacios.com/a17v38n08/17380818.html


O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

141

TAUKANE, D. Y. Educação escolar entre os Kurâ-Bakairi. 1996. 177 f. Dissertação (Mes-
trado em Educação) – Universidade Federal de Mato Grosso, Cuiabá, 1996.

TORRES, R. M. Sistema escolar y cambio educativo: repasando la agenda y los actores. 
Quito: Instituto Fronesis, 2003. Disponível em: https://www.yumpu.com/es/document/
read/14214990/sistema-escolar-y-cambio-educativo-repasando-oei. Acesso em: 4 ago. 
2019.

TSUPAL, N. A. Educação indígena bilíngüe, particularmente entre os Karajá e Xavante: 
alguns aspectos pedagógicos, considerações e sugestões. 1978. 173 f. Dissertação (Mes-
trado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade de Brasília, Brasília, 1978.

VIEIRA, J. G.; SILVA, P. S. R. Primeira Assembleia dos povos indígenas de Roraima: Surumu, 
janeiro de 1977. In: VIEIRA, J. G. O Rio Branco se enche de História. 2. ed. Boa Vista: 
Editora da UFRR, 2016. p. 327-342.

VOLTOLINI, L. O currículo de matemática na perspectiva sociocultural: um estudo 
nos anos finais do ensino fundamental em escolas estaduais indígenas de Roraima. 2018. 
412 f. Tese (Doutorado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Ensino de Ciên-
cias e Matemática, Universidade Luterana do Brasil, Canoas, RS, 2018.



O ensino médio indígena 
dos Macuxi no IFRR

Sumário

142

SOBRE O AUTOR

Marcos Antônio de Oliveira

Leciono História desde 1994 nas redes pública e privada da cidade de São 
Paulo. Em 2015, com mestrado em História Social pela Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo, ingressei no Instituto Federal de Roraima – Câmpus Ama-
jari. Em 2016, iniciei meu doutorado na Faculdade de Educação da USP, concluin-
do-o em 2020. Desde 2021 estou no Câmpus Boa Vista Zona Oeste do IFRR. 

Defensor da causa indígena, casado, com dois filhos e educador público.



O livro “O ensino médio indígena dos Macuxi no 
IFRR: narrativas analíticas de um professor” vem trazer 
uma importante contribuição para o debate mais amplo 
sobre escolarização básica em contextos interculturais, 
já que o Câmpus Amajari do Instituto Federal de 
Roraima é considerado uma escola do campo e tem 
pouco mais da metade de seu corpo discente composta 
de indígenas de diversas etnias, assim como há indígenas 
em seus quadros docentes e de gestão. 

Além de somar na construção de um panorama 
sobre o importante papel que os institutos federais vêm 
cumprindo junto aos povos indígenas nas diversas regi-
ões brasileiras, o livro procura revelar quais são as mo-
tivações de estudantes macuxi ao procurarem o ensino 
médio técnico profissionalizante em uma escola distan-
te de suas comunidades.

Para entender tais motivações, o autor busca 
conhecer as comunidades de origem dos estudantes, 
apresenta as condições – muitas vezes de extrema pre-
cariedade – das escolas indígenas da região, ouve as lide-
ranças, as famílias e, sobretudo, os estudantes macuxi.

É um registro de uma escola que, nas palavras do 
autor, “vai se fazendo diversa”. 


	_gjdgxs
	_30j0zll
	_2s8eyo1
	_Hlk71719417
	_17dp8vu
	__DdeLink__7511_2640018225
	_lnxbz9
	_35nkun2
	_1ksv4uv
	_z337ya
	_3j2qqm3
	__DdeLink__8543_1701641020
	_1y810tw
	_1ci93xb
	_3jtnz0s
	_1yyy98l
	_1pxezwc
	_duu02iydlqlg
	_49x2ik5
	_2p2csry
	_147n2zr
	_3o7alnk
	_Hlk42533894
	_Hlk45007001
	_Hlk42534237
	_Hlk45007214
	_23ckvvd
	_Hlk79229136
	__DdeLink__13253_1780606971
	Prefácio
	Apresentação

	Capítulo 1
	O caminho das pedras

	Capítulo 2
	A pesquisa, as comunidades e os Macuxi
	2.1 A temática da educação escolar indígena
	2.2 Comunidades
	2.3 Comunidade Três Corações
	2.4 Comunidade Guariba
	2.5 Comunidade Aningal
	2.6 Comunidade Surumu
	2.7 Comunidade do Contão
	2.8 Os Macuxi


	Capítulo 3
	Estudantes Macuxi no ensino médio de Roraima
	3.1 Educação, trabalho e ensino integrado
	3.2 Ensino médio indígena em Roraima


	Capítulo 4
	Os estudantes Macuxi e suas demandas
	4.1 Juventudes
	4.2 Juventudes macuxi
	Conclusão
	Referências
	Sobre o autor




